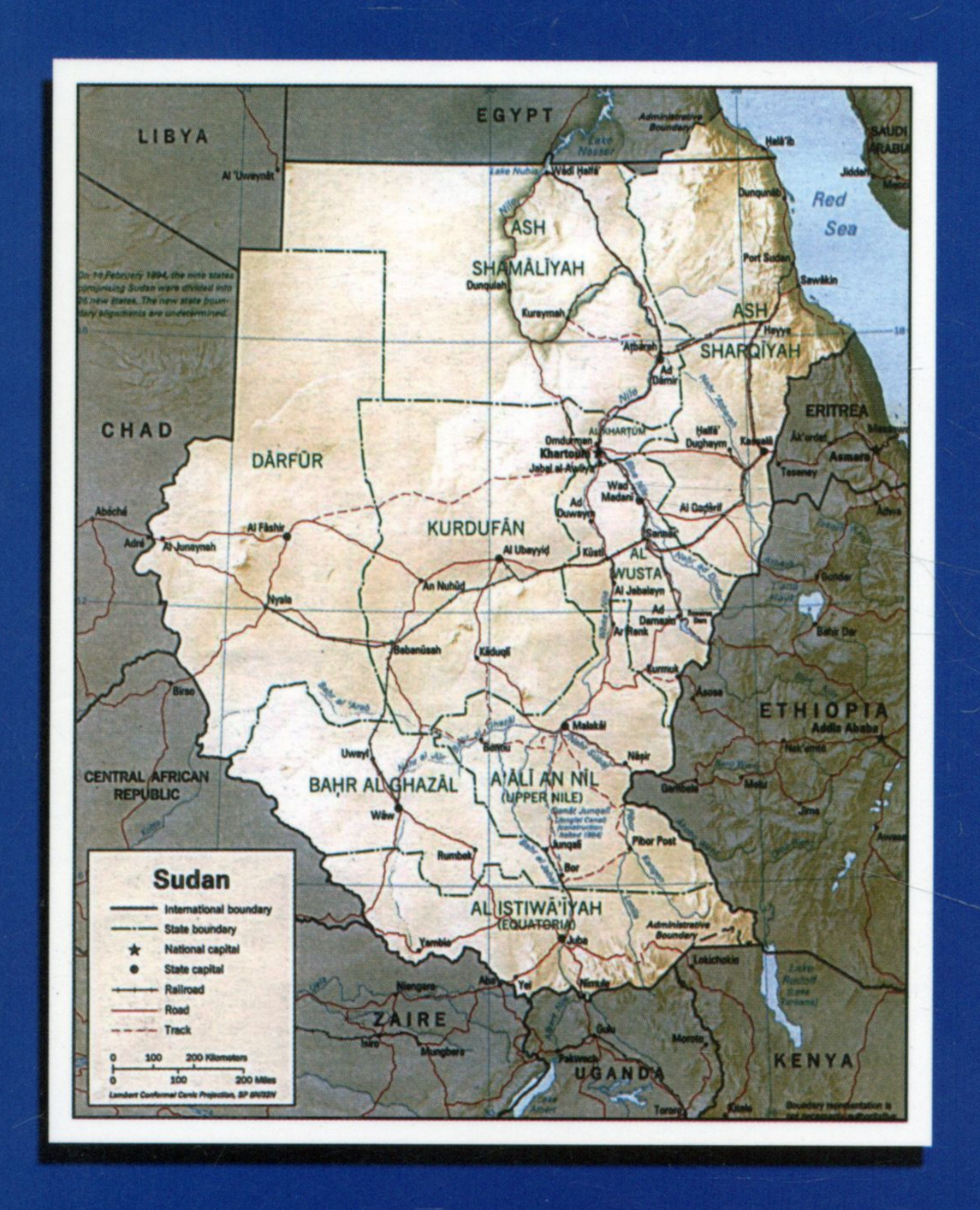
# علاقات علاقات دولة الفونج ببلاد العرب

# مستاري هايم هياري





# علاقتات دولة الفونج ببلاد العرب

# علاقات دولة الفونج ببلاد العرب

إعسداد هـولبت عدلي غاببوس

الطبعة الأولي

2009



الدار العربية للنشر والتوزيع

## حقوق النشر

اسم الكتــاب: علاقات دولة الفونج ببلاد العرب

اسم المؤلف: جموليت عدلي غابيوس

رقسم الإيداع: ٢٠٠٨ / ١٣٠٢

الترقيم الدولى: 977-258-325-9

الطبعية الأولى: 2009

حقوق النشر محفوظة للدار العبربية للنشر والتوزيع 32 شارع عباس العقاد - مدينة نصر جمهورية مصر العربية - القاهرة

تليفون: 22753335

فاكس: 22753388

لا يجوز نشر أى جزء من هذا الكتاب، أو اختـزان مادتـه بطريقـة الاسـترجاع أو نقلة على أى وجه، أو بأى طريقة، سـواء أكانـت إليكترونيـة، أو ميكانيكيـة، أو بالتصوير، أو بالتسجيل، أو بخلاف ذلك إلا بموافقة الناشـر عـلى هـذا كـتابة ومقدماً.



يتزايد الاهتمام باللغة العربية في بلادنا يوما بعد يوم. ولا شك أنه في الغد القريب ستستعيد اللغة العربية هيبتها التي طالما امتهنت وأذلت من أبنائها وغير أبنائها. ولا ريب في أن امتهان لغة أية أمة من الأمم هو إذلال ثقافي فكرى للأمة نفسها، الأمر الذي يتطلب تضافر جهود أبناء الأمة رجالاً ونساءً طلاباً وطالبات، علماء ومثقفين مفكرين وسياسيين في سبيل جعل لغة العروبة تحتل مكانتها اللائقة التي اعترف المجتمع الدولي بها لغة عمل في منظمة الأمم المتحدة ومؤسساتها في أنحاء العالم لأنها لغة أمة ذات حضارة عريقة استوعبت – فبما مضى – علوم الأمم الأخرى وصهرتها في بوتقتها اللغوية والفكرية، فكانت لغة العلوم والأدب، ولغة الفكر والكتابة والمخاطبة.

إن الفضل في التقدم العلمي الذي تنعم به أوروبا اليوم يرجع في واقعه إلى الصحوة العلمية في الترجمة التي عاشتها في القرون الوسطى. فقد كانت المرجع الوحيد للعلوم الطبية والعلمية والاجتماعية هو الكتب المترجمة عن اللغة العربية لابن سينا وابن الهيثم والفارابي وابن خلدون وغيرهم من عمالقة العرب، ولم ينكر الأوروبيون ذلك، بل يسجل تاريخهم ما ترجموه عن حضارة الفراعنة والعرب والإغريق، وهذا يشهد بأن اللغة العربية كانت مطواعة للعلوم والتدريس والتأليف، وأنها قادرة على التعبير عن متطلبات الحياة وما يستجد من علوم، وأن غيرها ليس بأدق منها، ولا أقدر على التعبير.

ولكن ما أصاب الأمة من مصائب وجمود بدأ مع نهاية عصر الوجود التركى، ثم الاستعمار البريطانى والفرنسى مما عاق اللغة عن النمو والتطور، وأبعدها عن العلم والحضارة ولكن عندما أحس العرب بأن حياتهم لابد من أن تتغير، وأن جمودهم لابد أن تدب فيه الحياة، اندفع الرواد من اللغويين والأدباء والعلماء نحو إنماء اللغة وتطويرها حتى أن مدرسة قصر العينى فى القاهرة، والجامعة الأمريكية فى بيروت درستا الطب بالعربية أول إنشائهما. ولو تصفحنا الكتب التى ألفت أو تُرجمت يوم كان الطب يدرس فيها باللغة العربية لوجدناها كتباً ممتازة لا تقل جودة عن مثيلاتها من كتب الغرب فى ذلك الحين، سواء فى الطبع، أو حسن التعبير، أو براعة الإيضاح، ولكن هذين المعهدين تنكرا للغة العربية فيما بعد، وسادت لغة الستعمر. وفُرضت على أبناء الأمة فرضاً، إذ رأى المستعمر أن فى خنق اللغة العربية مجالاً لعرقلة الأمة العربية.

وبالرغم من المقاومة العنيفة التى قابلها، إلا أنه كان بين المواطنين صنائع سبقوا الأجنبى فيما يتطلع إليه، فتفننوا فى أساليب التملق له اكتساباً لمرضاته، ورجال تأثروا بحملات المستعمر الظالمة، يشككون فى قدرة اللغة على استيعاب الحضارة الجديدة، وغاب عنهم ما قاله الحاكم الفرنسى لجيشه الزاحف إلى الجزائر: "علموا لغتنا وانشروها حتى نحكم الجزائر، فإذا حكمت لغتنا الجزائر، فقد حكمناها حقيقة".

فهل لى أن أوجه نداءً إلى جميع حكومات الدول العربية بأن تبادر – فى أسرع وقت ممكن – إلى اتخاذ التدابير، والوسائل الكفيلة باستعمال اللغة العربية لغة تدريس فى جميع مراحل التعليم العام والمهنى والجامعي، مع العناية الكافية باللغات الأجنبية فى مختلف مراحل التعليم لتكون وسيلة الإطلاع على تطور العلم والثقافة والانفتاح على العالم. وكلنا ثقة فى إيمان العلماء والأساتذة بالتعريب، نظراً لأن استعمال اللغة القومية فى التدريس ييسر على الطالب سرعة الفهم دون عائق لغوى وبذلك تزداد حصيلته الدراسية، ويرتفع بمستواه العلمي، وذلك يعتبر تأصيلاً للفكر العلمي فى البلاد، وتمكيناً للغة القومية من الازدهار والقيام بدورها في التعبير عن حاجات المجتمع، وألفاظ ومصطلحات الحضارة والعلوم.

ولا يغيب عن حكوماتنا العربية أن حركة التعريب تسير متباطئة، أو تكاد تتوقف بل تحارب أحياناً ممن يشغلون بعض الوظائف القيادية في سلك التعليم والجامعات ممن ترك الاستعمار في نفوسهم عقداً وأمراضاً، رغم أنهم يعلمون أن جامعات إسرائيل قد ترجمت العلوم التطبيقية الحديثة إلى اللغة العبرية وعدد من يتخاطب بها في العالم لا يزيد عن خمسة عشر مليون يهوديًّا، كما أنه من خلال زياراتي لبعض الدول واطلاعي على مناهجها الدراسية وجدت كل أمة من الأمم تدرس بلغتها القومية مختلف فروع العلوم والآدب والتقنية كاليابان، وإسبانيا، وألمانيا، ودول أمريكا اللاتينية، ولم تشك أمة من هذه الأمم في قدرة لغتها على تغطية العلوم الحديثة، فهل أمة العرب أقل شأناً من غيرها ؟!.

وأخيراً .. وتماشياً مع أهداف الدار العربية للنشر والتوزيع ، وتحقيقاً لأغراضها في تدعيم الإنتاج العلمي باللغة العربية ، وتشجيع العلماء والباحثين في إعادة مناهج التفكير العلمي وطرائقة إلى رحاب لغتنا الشريفة تقوم الدار بنشر هذا الكتاب المتميز الذي يعتبر واحداً من ضمن ما نشرته — وستقوم بنشرة — الدار من الكتب العربية التي قام بتأليفها أو ترجمتها نخبة ممتازة من أساتذة الجامعات المصرية والعربية المختلفة.

وبهذا ... ننفذ عهداً قطعناه على المضى قدما فيما أردناه من خدمة لغة الوحى وفيما أراده الله تعالى لنا من جهاد فيها.

وقد صدق الله العظيم حينما قال في كتابة الكريم ﴿ وَقُل اعْمَلُوا فَسَيْرَى اللّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالمُؤْمِنُونَ وَقُل اعْمَلُوا فَسَيْرَى اللّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الغَيْبِ وَالشّهَادَةِ فَيُنَبّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (106) ﴾ "سورة التوبة الآية "

محصد أحصد دربياله الدار العربية للنشر والتوزيع

| بات | والمحات                                                    |
|-----|------------------------------------------------------------|
| غحة | الم<br>الموضوع                                             |
|     | المحستويات                                                 |
| 9   | المقدمة                                                    |
|     | الفصــل الأول                                              |
|     | العلاقة بين بلاد السودان وبلاد العرب                       |
| 17  | أ- سقوط مملكة النوية                                       |
| 25  | ب- العلاقات بين السودان والعرب في عهد المماليك             |
| 42  | ج- سقوط مملكة علوة المسيحية                                |
|     | الفصــل الثاني                                             |
|     | قيسام دولسة الفونسسج                                       |
| 47  | أ- دخول العرب السودان وأثرة على قيام دولة الفونج الإسلامية |
| 59  | ب- أصل المفونج                                             |
| 70  | ج- العلاقة بين القونج والعبدلاب                            |
|     | الفصــل الثالث                                             |
|     | العسلاقة السياسية                                          |
| 81  | أ- علاقات العرب بملوك دولة الفونج                          |
|     | الفصــل الرابـع                                            |
|     | مقومات النهضة العلمية في السودان                           |
| 111 | أ- المراكز والمدارس العلمية                                |
| 130 | ب- الكتب الدراسية                                          |
| 134 | ج- الأجازات العلمية                                        |
| 136 | د- دور الأزهر في السودان                                   |
| 145 | هـ رحلات الحج والعمرة                                      |
|     |                                                            |
|     | 7                                                          |

| لموضوع                                 | سفحة |
|----------------------------------------|------|
| الفصــل الخامس                         |      |
| الدور المصرى الحجازي في النهضة العلمية |      |
| العلماء والمتصوفة                      | 153  |
| ب- الفقهاء والحكام                     | 160  |
| ج- الطرق الصوفية في سلطنه القونج       | 164  |
| الفصــل السادس                         |      |
| العسلاقات التجسارية                    |      |
| أ- المراكز التجارية                    | 173  |
| ب- الأسواق                             | 181  |
| ج- وسائل المعاملات التجارية (النقود)   | 185  |
| د- الطرق                               | 187  |
| هـ- الضرائب والخراج                    | 192  |
| الخاتمة                                | 199  |
| المصادر والمراجعالمصادر والمراجع       | 201  |
| الملاحق                                | 213  |
|                                        |      |

#### (( المقدمة ))

### علاقسات دولة الفسونج ببسلاد العسرب

#### - حدود الكتاب:

دراسة علاقات الفونج ببلاد العرب بكل جوانبها (1505-1821م) وما نتج عن هذه العلاقات من أثار ثقافية وحضارية ونشاط اقتصادى وعادات وتقاليد وغيرها وتتبع هذه العلاقات حتى قيام الفتح التركى المصرى.

#### - أهداف وأهمية الكتباب:

هذا الكتاب له أهمية كبيرة في نظر المؤلف؛ لأنه يخص العلاقات بين بلاد السودان وبلاد العرب التي عن طريقها دخل الإسلام في بلاد السودان واعتنقته ممالك السودان آنذاك (النوبة والبجة) وتبعته اللغة العربية جنبا إلى جنب.

العلاقات بين السودان وبلاد العرب ساهمت في صنع نمط حضاري لسودان وادي النيل فتلاقح الثقافات ثم تمازج الأعراق هذا التمازج الذي يمثل العقل السذى حملت الثقافة العربية والإسلامية في كنفها عند مجيئها للسودان ليتمازج مع العقل المحلي المسيحي وما قبل المسيحي فهذه واحدة من اكبر عمليات التمازج التي شهدها السودان في تاريخه وكانت نتيجتها نشوء أولى هذه الممالك الإسلامية. بالإضافة إلى ذلك نستج عن هذا التمازج عناصر هجينه كونت قبائل جديدة ذات أصول عربية ضمن النسيج الاجتماعي لقبائل السودان.

لقد كان واضحا اثر تلك الهجرات في عادات وتقاليد المجتمع رغم إنهم لم ياتوا فاتحين لإقامة دولة بل كانت هجراتهم كإفراد وجماعات تنشد الرزق والأمن ونتيجة لهذا التلاحم عرف أهل السودان اللغة العربية لغة القرآن.

تنبع أهمية هذا الكتاب في إلقاء الضوء على أحدى جذور المعرفة الإنسانية من حيث تتبع الأصل وكيفية علاقات الفونج ببلاد العرب ومعرفة أشكال هنذا العلاقات وتطورها للكشف عن أحداث التاريخ وتتبع التسلسل وتدوين الأحداث وتوثيقها. كل ذلك لان هذه العلاقات تختلف باختلاف الزمان والمكان ولكل قبيلة عربية ظروفها وبالتالي أسبابها للهجرة لبلاد السودان لابد لنا من معرفة الظروف والأسباب بالدراسة.

يعد هذا الكتاب مهما لأنه يدرس علاقة متميزة بين تلك القبائل العربية الإسلامية التى تدفقت على السودان في تلك الفترة والتي كانت تعتنق الإسلام بينما كانست بلد النوبة تدين بالمسيحية.

تأتى أهمية هذا الكتاب في إبراز الدور الذي لعبه العرب المسلمون في إنشاء هذه السلطنة إذ أنها تمثل نهضة العرب الإسلامية خاصة أنها قامت في وقت زالت فيه أعظم الدول العربية الإسلامية آنذاك (الأندلس).

رغم أهمية هذه العلاقات لم تجد اهتماما كافيا من الباحثين لهذا أردت إن تكون عنوانا لهذه الدراسة بغرض البحث فيها لما لها من أثار على شمال وشرق ووسط السودان.

إلا أن مرحلة التاريخ النوبي تعترضها صعوبات أدركها الباحثون الذين حاولوا إن يلقوا بعض الضوء على هذا التاريخ الطويل ومنشأ هذه الصعوبات ضياع معظم الآثار التي خلفها عهد الممالك المسيحية في النوبة وقلة الآثار التي خلفها المسلمون في بلاد السودان، الذي رغم ما كتب فيها وما نشر حولها من أبحاث في حاجبة إلى المزيد ولقد دون كثير من الكتاب العرب في كتبهم ومذكرات رحلاتهم شهادات إلا أن هذه الشهادات الثمينة توجد في مصادر قديمة ونادرة وغير متاحة لطلاب المعرفة في بلادنا السودان أو مكتوبة بلغة مختلفة يصعب على القارئ الإطلاع عليها. لهذا أراد الباحب اعداد الدراسة في موضوع العلاقات السودان وباعتبارها فترة مفصلية في تاريخ شكلت الثقافة والحضارة في بلاد السودان وباعتبارها فترة مفصلية في تاريخ السودان الحديث.

- تمهـــيد:

- منهـــج الكـتاب:

اقتضى منهج الكتاب تقسيم محتويات الكتاب إلى ستة فصول:

الفصل الأول: العلاقة بين بلاد السودان وبلاد العرب.

أ- سقوط مملكة النوبة المسيحية.

ب- العلاقات بين السودان والعرب في عهد المماليك 651-922هــ-1517-155م.

ج- سقوط مملكة علوة.

الفصل الثاني: قيام دولة الفونج.

أ- دخول العرب السودان وأثرة على قيام دولة الفونج الإسلامية.

ب- اصل الفونج.

ج- العلاقة بين الفونج والعبدلاب.

الفصل الثالث: العلقة السياسية.

أ- علاقات العرب بملوك دولة الفونج.

الفصل الرابع: مقومات النهضة العلمية في السودان.

أ- المراكز والمدارس العلمية.

ب- الكتب الدراسية.

ج- الأجازات العلمية.

د- دور الأزهر في السودان.

هــ رحلات الحج والعمرة.

القصل الخامس: الدور المصرى الحجازى في النهضة العلمية.

أ- العلماء والمتصوفة.

ب- الفقهاء والحكام،

ج- الطرق الصوفية.

القصل السادس: العسلاقات التجسارية.

أ- المراكز التجارية.

ب- الأسواق.

ج- وسائل المعاملات التجارية (النقود).

د- الطرق

هــ الضرائب والخراج

- اعتمدت هذه الدراسة على مصادر ومراجع ودوريات:

#### - المصادر العربيكة:

يعد معجم كتاب الطبقات في خصوص الأولياء الصالحين والعلماء والشعراء ي السودان للفقيه محمد ضيف الله سفرا فريدا يتحدث عن سيرة مائتين وسبعين عالما وهو منهل ثقافي فكرى لحياة السودانيين الثقافية والأدبية والسياسية لأنه يعكس روح العصر ولا غنى لاى باحث في هذا النوع من الدراسة عنه. وأفدت منه في هذا البحث فائسدة كبيرة مما فيه حتى الشبع نهمى.

ومن المصادر التى أفادت البحث كتاب (المكتبة السودانية العربية) لمصطفى محمد مسعد الذى كرس فيه جهوده لإبراز الصفحات المجهولة فى تاريخ السودان بعد إن اطلع على كتب المؤرخين العرب المطبوعة وغير المطبوعة وجمع ما فى أربعين كتابا عن السودان فى كتابا واحدا.

وأفدت من تقى الدين احمد بن على المقريزى فى كتاب (المواعظ والاعتبار بذكر الخطوط والآثار) الذى جمع أخبار القبائل وأصولها ولجوئها إلى الصعيد الأعلى شد فرارها وانتشارها فى السودان.

إما كتاب ابن عبد الحكم الذى يعد أقدم نص عربى كتب فى تساريخ مصر (276هــ-889م) (توح مصر وأخبارها) استفدت منه فى نزوح القبائل العربية من الجزيرة العربية إلى مصر ثم إلى بلاد النوبة.

ومن المصادر القيمة كتاب عبد الرحمن بن محمد بن خلدون (العبر في ديوان المبتدأ والخبر) المشهورة بمقدمة ابن خلدون التي قيل أنها خزانة علوم اجتماعية وسياسية. واقتصادية أفاد الباحثة في تحركات القبائل العربية خاصة جهينة.

#### - المراجع العسربية:

من أهم هذه المراجع كتاب الإسلام والنوبة في العصور الوسطى لمصطفى محمد مسعد الذي كان خير معين لى في دراسة الممالك المسيحية وعلاقة العرب بها لقد افادني مؤلفه إفادة كبيرة، ويعد كتاب ضرار صالح ضرار سفرا قيما عن هجرة القبائل العربية إلى وادى النيل (مصر والسودان) وهو مرجع مفيد في هذا الصدد.

من المراجع التى افادتنى كثيرا كتاب التعليم الدينى فى السودان ليحيى محمد إبراهيم الذى فصل المراكز والمدارس التعليمية عهد دولة الفونج. ولكتاب صلح الدين الشامى الموانئ السودانية الذى فصل هذه الموانئ بصورة مفيدة دور كبير فى أثراء الكتاب.

#### - المراجسيع الإفرنجسية منها:

1- Paul, A,: Ahistory of the Baja Ttribes of the Sudan, Cambridge, 1954.

فى تاريخ قبائل البجة ولعله استفاد من معرفته القريبة بقبائل الشرق الأنه عاش فترة بينهم.

13

2- Macmichael, H. A: Ahisory of the Arabs in the Sudan, Cambridge, 1922, 2vols.

الذى تحدث فى هجرات القبائل العربية إلى مصر والسودان وهو يشكل موسوعة لا غنى عنها لباحث فى التاريخ.

3- Umer Al. Nager the Pilgrimage Radition in West Africa, Sudan, Khartoum University Press, 1979.

استفدت منه في تحديد الطرق التي كان يسلكها الحجاج إلى الاراضى المقدسة.

#### - الدوريـــات:

رجع الباحث إلى الدوريات السودانية التي تتحدث عن موضوع الرسالة مثل:

- 1- دورية مصطفى محمد مسعد: بعض ملاحظات جديدة حول مملكة الفونج الإسلامية الذى أضاف فيها معلومات قيمة عن دولة الفونج.
- 2- دورية جامعة أم درمان الإسلامية إصدار 2002م الذي تناول فيها احمد إبراهيم دياب الهوية السودانية عبر التاريخ.
- 3- مجلة الدراسات السودانية العدد الأول الذي تناول فيه يوسف ضل حسن القتل الطقسي عند الفونج. وغير ذلك من الدوريات التي تناولت مواضيع تخص الكتاب.

### الفصل الأول

## العلاقة بين بلاد السودان وبلاد العرب

أ- سقوط مملكة النوبة

ب- العلاقات بين السودان والعرب في عهد المماليك

ج- سقوط مملكة علوة

# الفصــل الأول العـلاقة بين بـلاد السودان وبلاد العرب

#### أ- سقوط مملكة النوبة المسيحية:

دخل العرب بلاد النوبة فرادى وجماعات قبل الإسلام وسأركز هذا على خصول العرب بعد ظهور الإسلام. حيث تشير الأبحاث إلى إن السودان كان احد المناطق التى نشأت بها أولى المجتمعات الإسلامية التى انحدرت مباشرة من الحجاز ويقول عبد الله الطيب<sup>(1)</sup> فى هجرتى صحابة رسول الله صلى الله عليه وسلم ومنهم ابنته وابن عمه جعفر بن أبى طالب وهجرة عثمان بن عفان ربما كانتا إلى بلاد علوة والسودان. وهذه إشارة إلى عمق العلاقات بين منبع الدعوة وبين بلاد النوبة.

استمر المسلمون يلجأون إلى بلاد السودان سواء كان نفياً مثل نفى سيدنا عمر لآبا محجن التقفى في باضع (2) ونفى عمر بن عبد العزيز ليزيد بن المهلب إلى دهلك (3) أو لجوء كلجوء الفارين من بنى أمية إلى باضع (4).

ومنذ إن فتح المسلمون مصر اتجهت سياستهم إلى ضم بلاد النوبة وتلاقت رغبة الخليفة عمر مع قائدة عمرو بن العاص إلى غزو النوبة لتأمين حدود مصر الجنوبية وتأمين طريق التجارة (5).

<sup>(1)</sup> مقالة في الندوة العالمية لدراسة تاريخ العرب في عصر الرسول والخلاء الراشدين بعنوان (تاريخ الحبشة وما وراءها من إنباء) عبد الرحمن حسب الله، مرجع سبق نكرة ص 31.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلدون (ت: 808هــ – 1460م) العبر وديوان المبتدأ والخبر، مصـــر، القاهرة، 1274هــ – 1460م، ج3 – صـــ644م.

<sup>(4)</sup> مصطفى محمد مسعد: الإسلام وآلنوبة في العصور الوسطى، مصر، القاهرة، 1960م، ص 118. (5) أبو الحسن على بن الحسين المسعودي (ت 346هـــ) مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق محمد محى الدين عبد المجيد، مصر، القاهرة، مطبعة السعادة، 1948م، ج3، ص 38.

تدفقت الجيوش الإسلامية في عهد سيدنا عمر بن الخطاب وبقيادة عمرو بن العاص ولكل جيش دخل الوجه البحرى من مصر فاتحا لابد وان تمتد فتوحاتـــه إلـــى الصعيد حتى أسوان وقد فعل المسلمون ذلك جنوب أسوان حيث ممالك النوبة (6).

وفي خلافة سيدنا عثمان بن عفان غزا عبد الله بن أبي السرح بلاد النوبة في 26هـ وتجمع على الشاطئ لفيف من البجة فسأل عنهم فأخبر بمكانهم فهان عليه أمرهم ولم يكن لهم عقد ولا صلح (7) ومنذ ذلك الوقت اخذ الإسلام يتسرب إلى بالد النوبة والبجة عن طريق النيل والصحراء ويبدو من ذلك أن علاقة العرب والممالك المسيحية في السودان كانت وثيقة ولا تقتصر على البقط؛ بل كان هناك تجسارة بين الطرفين وتغلغل سلمى ويمكن إن نفسر هذا العقد بأنه معاهدة حسن جوار للاطمئنان على حدود المسلمين الجنوبية وفتح البلاد للتجارة والحصول على سواعد النوبة القوية ونشر الثقافة الإسلامية في بلاد النوبة بالطرق السلمية ومهما يكن من أمر فإن هذه المعاهدة ظلت تمثل نوعاً من الاستقرار بين المسلمين والمسيحيين ما يقرب من ستة قرون أدى هذا الاستقرار إلى زيادة حجم التبادل التجاري بين الطرفين(8).

وخلال العصر العباسي كان هنالك العديد من الهجرات خاصة بعد مقتل مروان بن محمد حيث تفرقت بنو أمية في البلاد حتى وصلت ارض البجة (<sup>9)</sup> ويشير المسعودي إلى جماعات من عرب قحطان وربيعة سكنوا أسوان وتقدموا جنوباً حتى مـــريس(10) واشتروا الأرض من النوبيين وأصبحوا أصحاب حق في البلاد وتزاوجوا مسنهم (11).

<sup>(6)</sup> مكى شبيكه: السودان عبر القرون، لبنان، بيروت، 1991م، ص29.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الحكم (ت 276هـــ 1875م) فتوح مصر وإخبارها، هولندا، لندن،

<sup>(8)</sup> إبراهيم الحردلو: الرباط الثقافي بين مصر والسودان، والخرطوم، دار جامعة الخرطــوم للنشــر، الطبعة الأولى 1977م، ص 4.

<sup>(9)</sup> ابو جعفر محمد بن جریر الطبری، مصدر سبق ذکرہ، ج8، ص 340.

<sup>(10)</sup> ناحية ببلاد النوبة تهب عليها في الشتاء رياح باردة (أبو الحافظ بن كثير الدمشق، مرجع سبق ذكره، ج1، ص 294. (۱۱) أبو حسن على بن الحسين المسعودي: مرجع سبق نكره، ص 33.

وازدادت الهجرات بعد ضغط المماليك على القبائل العربية التى هاجرت جنوباً وتعتبر بنى الكنز من كبرى القبائل التى نشرت الإسلام حيث كان لها الفضل فى تحويل قبائل النوبة من المسيحية وبالتالى انتقال الملك إلى بنى الكنز ويعنى هذا إن ركنا هاما مسن أركان نظام الحكم فى النوبة قد انهار وهذه نقطة تحول خطيرة فى تاريخ بلاد النوبة ربما شاركت فى وضع النهاية لمملكة النوبة المسيحية.

كما إن هناك عوامل أخرى عجلت بسقوط هذه المملكة منها ما ذكره ابن خلدون عن الهجرة الكبرى التى قام بها عرب جهينة (12) من مصر إلى بلاد النوبة فقال: إن الجزية انقطعت بإسلامهم (اى النوبة) ثم انتشرت إحياء العرب من جهينة فى بلادهم استوطنوها وملكوها وملؤها عبثاً وفساداً وذهب ملوك النوبة إلى مدافعتهم من أمهاتهم على عادة الأعاجم فى تمليك الأخت وابن الأخت فتمزق ملكهم واستولى أعراب جهينة على بلادهم وليس فى طريقه شئ من السياسة المملوكية للآفة التى تمنع انقياد بغضهم إلى بعض فصاروا شيعاً لهذا وذالك ولم يبق لبلادهم رسم للملك وإنما هم رحالة باديسة يتبعون مواقع القطر شأن بواد الأعراب ولم يبق لبلادهم رسم للملك لما أحالت صبغة البداوة العربية من صبغتهم بالخلطة والالتحام (13) ويعنى هذا إن عرب جهينة هاجروا إلى بلاد النوبة فى بداية القرن الرابع عشر الميلادى بعد إن اسلم النوبيين وقطعت عنهم الجزية وإن هجرتهم حدثت بعد انتقال الحكم إلى بنى الكنز ولكننى اعتقد إن ابن خلدون قصد بذلك هجرة إعداد كبيرة من جهينة مع بعضها البعض بعد اعتناق النوبة الإسلام.

لكن هذا لا يمنع من دخولهم في مجموعات مع القبائل العربية الأخرى عقب الفتح العربي على مصر ففي منتصف القرن التاسع الميلادي هاجرت فروع من جهينة إلى العربي على مصر ففي منتصف القرن التاسع الميلادي هاجرت فروع من جهينة إلى

<sup>(12)</sup> هي أحدى بطون قضاعه اليمنية هاجرت روع منها إلى الجزيرة العربية وسكنت حـول يتبـع وعندما جاء الإسلام كانت أولى القبائل التي دخلت في السودان (عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، مرجع سبق نكره، ج2، ص5).

مصر ثم جنوبا إلى بلاد النوبة مشتركة مع كثير من العرب في حملة العمرى (14) وليس من المستبعد إن تنشر هذه الجماعات الإسلام منذ تلك الفترة وتذكر المراجع إن عرب جهينة كانوا سببا في ضياع كثير من مظاهر الملكية النوبية مثل اللغة النوبية التي لم تعد لغة الكتابة بل ظلت تمثل لغة التفاهم بين النوبيين وينسب إلى جهينة كذلك تخريب الكنائس النوبية (15) اعتقد إن دور بنى الكنز في سقوط مملكة المقرة كان دورا رائداً إلا إن هذا لا يعنى التقليل من شأن جهينة التي ذكرها ابن خلدون قائلاً انتشرت ما بين صعيد مصر وبلاد الحبشة (16) والضعف والانهيار الذي أصاب النوبة والشيع التي آلت إليها جهينة وتحدث عنها ابن خلدون قائلا انتشرت ما بين صعيد مصر وبلاد الحبشة تشير إلى الزعامات العربية التي تنتشر مع مصر حتى الحبشة وعددهم ثمانية من الزعماء العرب كانوا يكاتبون المماليك وهم سمره بن كامل العامري وعباد بن قاسم وكمال بن سوار وجنيد شيخ الجوابره وشريف شيخ النمامة وعلى شسيخ دغم وزامل الثاني أبو مهنا العمراني (17).

ومن عوامل سقوط مملكة النوبة كذلك ابتعاد كنيسة النوبة عن كنيسة الإسكندرية حتى انقطاع الصلة نهائيا في عهد البطريرك سيريل 1235م (18) والجدير بالذكر إن جميع كتابات المؤرخين العرب والمصادر القبطية تشير إلى إن بلاد النوبة قد اتجهت في زعامتها الروحية إلى بطريرك الأقباط في مصر وان هذه العلاقة هي علاقة قديمة شأن الأمر في الحبشة وهي علاقة تاريخية لها إبعادها الثقافية والاجتماعية حتى يومنا هذا فان الكنائس القبطية في السودان تتبع إلى كنيسة مرقس الرسول في مصر لذا شعر النوبيون إن الكنائس القبطية غريبة عنهم كما إن الظروف التي كانت تؤدى في كثير من الأحيان إلى عدم إرسال ما تحتاج إليه الكنائس النوبية من رجال الدين فتبقي هذه

<sup>(14)</sup> مصطفى محمد مسعد: الإسلام والنوبة ، ص 124.

Crow Foot, J.W: Christian Nubia, JEA, 1927, X Lll, P 148. (15)

<sup>(16)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلدون: مرجع سبق ذكره، ج2 ، ص 516.

<sup>(17)</sup> يوسف فضل حسن: مقدمة في تاريخ الممالك الإسلامية في السودان الشرقي، السودان، الخرطوم، دار جامعة الخرطوم للنشر 1981 ص11.

دار جامعة الخرطوم للنشر 1981 ص11. (18) مصطفى محمد مسعد: مرجع سبق ذكره، ص 176.

الوظائف شاغرة مدة طويلة تتعطل فيها الطقوس، وهكذا بالتدريج ضعف شعور الناس إزاء هذا الوضع دون إن يشعروا أنهم فقدوا شيئا.

وكان في المقرة وعلوه ثلاث عشرة أسقفية (19) تابعة للكنيسة المرقسية في مصر والملاحظ هنا إن مملكة النوبة المسيحية كانت تقاوم وحدها الضيغط المملوكي ولم يتعاون معها اي من الممالك المسيحية المجاورة بل حتى إن هذه الممالك تعاونت معها المماليك أنفسهم ضد ملوك النوبة ورفضوا إيواء الهاربين وكثيرا ما سلموا الفارين إلى المماليك ثم إن رجال الدين المسيحي النوبيين تخلوا عن ملوك النوبة وانضموا للغراة ومر بنا كيف إن القساوسة انفصلوا من حول سمامون ملك النوبة وطلبوا الأمان مسن المماليك ولكن يبدوا إن الجميع أدرك قوة المماليك ففعلوا ذلك موازنة مصالح أكثر من أنها قضية دينية.

إن انقطاع الصلة بين الكنيسة الأم وكنيسة النوبة ربما يرجع إلى ما تعرض له أقباط مصر من اتهام بحرق بعض إحياء القاهرة في 663هـ / 1264م، وامتد هذا الاتهام إلى بلاد النوبة على يد القبائل العربية التي خرجت الكنائس، ولعل من أسباب انهيار مملكة النوبة النزاع المستمر حول العرش بين أفراد الأسرة المالكة لان نظام الوراثة الذي تمسك به النوبة أضمى ركنا من أركان سياستهم ولم يؤد إلى الاستقرار بين الملك وولى عهده بل خلق مشاكل عديدة وظهر الانقسام وأدى ذلك إلى الاستعانة بالمماليك لحل هذه النزاعات وقد صل المماليك في آهذه النزاعات بالحملات المكثفة على بلاد النوبة تلك الحملات التي فتت من عضد النوبيين وانتهت بسقوط بلادهم.

بعد سقوط مملكة المقرة المسيحية لم يرد شئ عن بلاد النوبة حتى عام 1366م. وكل ما يمكن معرفته نستخلصه من قول المقريزى إن المنطقة ما بين عيذات شرقا والوحدات غربا فضلا عن بلاد النوبة نسها أصبحت مسرحا للاضطرابات التى كانت

<sup>(19)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى (ت 845هـ - 1441م) المواعظ، والاعتبار بذكر الخطـوط والآثار، تحقيق الدكتور محمد زينهم والدكتور مديحه الشرقاوى، مصر، القاهرة، مكتبة مـدبولى، 1998م ج1، ص 193.

من عمل بنى الكنز وغيرهم من القبائل العربية التى استقرت فى بلاد النوبة مثل بنسى جعد وبنى عكرمة (20) ويفهم من حديث المقريزى إن القبائل العربية ازدادت من أسوان حتى دنقلا وعم الإسلام المنطقة وزال ما بقى من المسيحية وتكونت مجموعات نوبية مستعربة وهم الكنوز السكوت والمحس، ظل بنو الكز يمثلون أقوى العناصر النوبية المستعربة. بسقوط دنقلا انفتح المجال إمام الجماعات العربية للانسياب جنوبا علسى طول النهر الذى يعتبر الطريق الطبيعى للهجرات منذ فجر التاريخ.

إما تلك المجموعات العربية التي هاجرت إلى حوض النيل الأوسط اشتملت على مجموعتين العدنانيين والقحطانيين. ويمثل العدنانيين الكواهله والجعليون والرشايده وغيرها من القبائل الصغيرة والقحطانيون تمثلهم جهينة.

وما يهمنا هنا هو متى دخلت هذه القبائل إلى حوض النيل الأوسط؟

أول من ذكر أولاد كاهل ابن بطوطة في رحلته إلى عيذاب وسواكن في منتصف القرن الرابع عشر الميلادي عندما ذكر إن أولاد كاهل يسكنون المنطقة من عينداب إلى سواكن وهم مختلطون بالبجه عارفون بلسانهم (21) ولكن متى استقر أولاد كاهل بين البجه؟ غير معروف والراجح أنها كانت قبل القرن الرابع عشر بدليل معرفتهم بلغة البجه.

يعود نسب الكواهله إلى عباد من نسل الزبير بن العوام وعباد هذا جد الكواهله قدم من الجزيرة العربية إلى مصر في القرن الثالث عشر (22) ومثلهم مثل غيرهم مسن القبائل العربية الأخرى كرهوا المماليك وفروا إلى بلاد النوبة حيث انتجع فريق مسنهم كردفان وأخر استقر بالنيل الأبيض والثالث في جنوب الجزيرة وشمال سنار (23).

<sup>(&</sup>lt;sup>20)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى: السلوك لمعرفة دول الملوك، تحقيق محمد مصـطفى زيـــادة، مصـر، القاهرة، 1934م، المجلد الثامن، ص 48أ.

<sup>(21)</sup> أبو عبد الله محمد اللواتي الطنجي بن بطوطة: مهذب رحلة ابن بطوطة، مصر، القاهرة، المطبعة الأميرية ببولاق، 1934م، ج1، ص 154.

<sup>(22)</sup> التجانى عامر: السلالات العربية في النيل الأبيض، السودان، الخرطوم، الدار السودانية للكتب، 1390هـــ 1971م، ص 17.

<sup>(23)</sup> نفسه، ص 19.

اختلط أو لاد كاهل بالبجه ويذكر علماء الأجناس إن هناك تشابها في الدم والتقاطيع بينهما (24). وقد كان لبني كاهل دور اساسي في نشر الإسلام بين البشاريين والامرار والبني عامر.

ومن المؤكد إن أولاد كاهل عاشوا فترة في المنطقة الساحلية الشرقية يعملون بالتجارة ثم انتقلوا بالتدريج نحو الغرب وانتقالهم هذا على مراحل المرحلة الأولى وصولهم إلى الساحل ثم انتقالهم إلى منطقة النيل الأزرق وأخيرا نزوحهم إلى النيل الأبيض ثم كردفان.

وحسب ما تذكر الروايات الوطنية إن هجرة الجعليين من مصر إلى حوض النيل الأوسط كانت من حوالى القرن العاشر الميلادى (25) سالكة طريق العتمور لتجنب مملكة المرة المسيحية ثم لحق بها عدد كبير في العهد المملوكي و لاسيما بعد سقوط دنقلا عن طريق النيل من الشمال إلى الجنوب حيث سكنوا في أوطانهم الحالية على النيل الأعظم (26) ويقال إن الجعليين ينسبون إلى إبراهيم المقلب بجعل من نسل العباس عم النبي صلى الله عليه وسلم ويذكر الرواة إن سبب تسميتها بالجعليين ما كان يقوم به جدهم إبراهيم من كرم الوفادة والترحيب بالمستظلين به من سائر أبناء القبائل "لقد جعلناك منا (27)" حيث كان يجمع الناس حوله من كل حدب وصوب.

تدل هذه العبارة على إن الجماعات العربية التي كانت تتوغل في هذه المنطقة كان توغلها سليماً.

يبدو إن الجعليين لم يكونوا أول قبيلة واحدة بل مجموعة قبائــل يجمعهــم نســب متقارب وكانت هجرتهم تمت على مراحل وفي أزمان طويلة حتى اســتطاعوا بســط

<sup>(&</sup>lt;sup>24)</sup> نفسه، ص17.

<sup>(25)</sup> Mac Michael, H.A.:Ahistory of the Arabis In He Sudan, Cambridge, 1922., P. 348.

<sup>(26)</sup> Mac Michael, H, A: Op. Cit, P197 محمد عوض محمد، السودان الشمالي سكانه وقبائله، مصر، القاهرة، لجنة التــاليف والترجمــة 1951م ص166.

نفوذهم على منطقة تلو الأخرى وفى الختام نجحت أسرة قوية فى تولى الزعامة وجمع شمل القبيلة وإدماجها مع السكان الأصليين.

وتشتمل مجموعة الجعليين على عدد من القبائل منها الجعليون الاصليون ويسكنون من السبلوقة إلى أنبرا والميرفاب يسكنون حول بربر والرباطاب من بربر إلى أبي حمد والمناصير من أبو حمد حتى الشلال الرابع والشايقية من الشلال الرابع إلى الدبة ويسكن الجوابره بين الدناقلة والمحس والجموعية وإتباعهم جنوب أم درمان إلى حدود الكواهله والجمع رب النيل الأبيض إلى الجنوب من بلاد الكواهله والبديرية بعضهم في بلاد النوبة والبعض الأخر في كردفان وهناك قبائل أخرى مفرقة بسين كردفان والنيل الأبيض والبطانة (28). إما المجموعة العربية الثانية من حيث الثقل القبلي هي المجموعة الجهينية التي تدعى الانتساب إلى عبد الله الجهني (29) القحطاني عاشت جهينة القحطانية حول ينبع ثم هاجرت إلى مصر ومنها جنوبا إلى بلاد النوبة والبجة عند القرن التاسع عشر الميلادي. ثم جنوبا إلى ارض الحبشة فحاربت الحبشة حتى عاشت أرهقتها (30) في القرن الخامس عشر الميلادي.

وتنقسم القبائل الجهينيه في السودان إلى ثلاث مجموعات الأولى تشمل رفاعة - اللحويين - الحلوبين - العوامرة - الشكرية - وجميعهم يستقرون في النيل الأزرق والبطانة وتشمل المجموعة الثانية دار حامد - الشنابلة - المعاليا - يسبتقرون وسط وشرق كردفان.

إما المجموعة الثالثة تشمل البقارة - الكبابيش- الحمر - المحاميد- المغاربة وينتشرون في كردفان ودارفور (31) لابد وان هذه المجموعات لم تنتشر في دفعة واحدة بل استقرت قرون عديدة حتى تكاثر عددهم في أوائل القرن السادس عشر الميلادي.

<sup>(28)</sup> محمد عوض، مرجع سبق ذكره، ص 168.

Mac Miccheal, H. A. Op. Cit, P198. (29)

<sup>(30)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، مرجع سبق نكره، ج5، ص 429.

<sup>(31)</sup> مصطفی محمد مسعد، مرجع سبق ذکره، ص 201 –202.

وفى القرن السادس عشر الميلادى زاد ضغط جهينة على ملوك علموة فحماولوا صدهم كما يقول ابن خلدون (32) ولم يستطيعوا فصاهروهم وهكذا انتقل الملك إلى أبناء جهينة من بنات ملوك علوة حسيما يقتضى به نظام الوراثة المعروف عند النوبيين.

#### ب- العلاقات بين السودان والعرب في عهد المماليك 651-922هـ - 1252-1517:

يرجع ظهور المماليك (33) في العالم الاسلامي إلى ما قبل قيام دولتهم بأمد وربما كان أول من استخدمهم هو الخليفة المأمون العباسي 198-218هـ – 833-813م إذ كان في بلاظه بعض المماليك المعتوقين (34). وقد كثر هؤلاء الأتراك منذ ولى المعتصم العباسي الخلافة (218-277هـ – 833-843م) إذ كانت أمه تركية فاعتمد على العنصر التركي واتخذ من الأتراك حرسا له واسند إليهم مناصب الدولة وذلك لعدم ثقته بالعرب (35). اخذ مبدأ استخدام المماليك ولاة مصر الإسلمية من الطولونيين إلى الاخشيدين ثم الفاطميين.

عندما تسلم زمام السلطة في مصير احميد بين طولون (254-270هـ - 888-884م) أكثر من استخدام السودانيين في الجيش الطولوني (36) ويذكر المقريزي إن عددتهم بلغت 40 ألف سوداني فاستوجب تعيين حاجب خاص لصرف جراياتهم (37). كثرت إعداد المماليك في مصر وإنفرادوا بالعزلة والترفع والغطرسة المملوكية التي أهاجت القبائل العربية في صعيد مصر وخاصة عندما أتبع المماليك سياسة الإكثار من ذويهم (38) وإبعاد العرب الذين اجتمعوا بزعيم الجعافرة العرب الشريف حصن اليين

<sup>(32)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، مرجع سبق ذكره، ج5، ص429.

<sup>(33)</sup> كلمة مماليك ومفردها مملوك ويقصد بها الرقيق والمملوك هو عبد (على إبراهيم حسن – تـــاريخ المماليك البحرية، مصر القاهرة، 1944، ص 28 حاشية رقم 2).

<sup>(34)</sup> نفسه، نفس الصنفحة.

<sup>(35)</sup> حسن إبراهيم حسن تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي، مصــر، القــاهرة، مكتبة الانجلو المصرية، 1964، ج3، ص 126.

<sup>(36)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى: مرجع سبق نكره، ج1، ص 94.

<sup>(37)</sup> نفسه: ص 315، والجراية تعنى المرتبات أو المخصصات.

<sup>(38)</sup> على إبر اهيم حسن: مرجع سبق ذكره، ص34.

ثعلب الذى صاح صد المماليك (نحن أصحاب البلاد أحق من المماليك وآخرون انهزم وقضى المماليك على العرب، وعبر منهم كثيرون إلى أراضي البجه وآخرون انهزم وقضى المماليك على العرب، وعبر منهم كثيرون إلى أراضي البجه وآخرون إلى ارض النوبة اهتم المماليك بساحل البحر الأحمر وخاصة عيذاب (40) فعينت الدولة المملوكية إلى جانب واليها الحدربي (41). واليا مصريا وقاضيا كذلك (42) يضتص هذا الوالى بتصديق الشئون التي تتعلق بما يصدره التجار من ثغور سواكن وعيذاب واقصير (43) اشتهرت عيذاب بالتجارة فحاول الصليبين توجيه الضريات إليها بقطع طريق الحجاج المسلمين والقضاء على مركزها التجارى رغم فشل الحملة الصليبية بيادة إرناط ضد الأماكن المقدسة الإسلامية في الحجاز سنة 1182م فان هذه الجملة علمت ست عشر سفينة للمسلمين في عيذاب (44) غير إن هذا الهجوم الصليبي افست الأنظار إلى أهمية عيذاب فازداد اهتمام السلاطين والمماليك بها لسلامة البحر الأحمر من خطر الصليبيين تواصل اهتمام سلاطين المماليك بتجارة البحر الأحمر وهذا واضح من علاقاتهم بميناء سواكن مخرج تجارة ممالك النوبة المسيحية في السودان. ففي عام من علاقاتهم بميناء سواكن مخرج تجارة ممالك النوبة المسيحية في السودان. ففي عام دهاك انعرضنهما لأموال المتوفين من التجار المصريين (66) والراجح إن صحاحب درود هلك (45) انعرضنهما لأموال المتوفين من التجار المصريين (66) والراجح إن صحاحب دهاك (48) انعرضنهما لأموال المتوفين من التجار المصريين (66) والراجح إن صحاحب

(39) Yousf Fadl Hassan: The Arabs And The Sudan, Khatoum University Press, 1979 P100.

Paul, A:Ah Isory Of The Beija. Tribes Of The Sudan, Cambrige 1954 P12 مكى شبيكة: مرجع سبق نكره، ص 41.

(44) مصطفى محمد مسعد: الإسلام والنوبة، ص143.

(46) المصندر السابق نفس الصنفحة.

<sup>(40)</sup> عيذاب - بليدة على ضفة بحر القلزم (البحر الأحمر الآن) كانت من أشهر المراس تأتى إليها سفن اليمن والحبشة والهند وكانت في الماضى طريق الحج المصرى تسير إليها الركاب عن طريق قبرس ثم يركبون البحر منها جدوة وكانت ذات شأن عظيم للحجاج ويبدأ منها طريق القوافل إلى أسوان وقوص. (تقى الدين احمد بن على المقريزى: الخطط ج1، ص202-203).

<sup>(41)</sup> الحدارية: هم الحضارمة من حضر موت جاءوا من بلاد العرب في القرن السادس المدلادي وكانوا وثنيين ثم اعتنقوا المسيحية تشبهها ببعض البجه وهاهم يعتنقون الإسلام في القرن العاشر. موت حمانية منابعة وهاهم يعتنقون الإسلام في القرن العاشر. عمانية منابعة وهاهم يعتنقون الإسلام في القرن العاشر.

<sup>(43)</sup> أبو العباس احمد القلقشندى: مرجع سبق نكره، ج4، ص66.

<sup>(45)</sup> اكبر الجزر المعروفة بارض بيل دهلك بالبحر الأحمر وموقعها قابلة مصوع (تقى الدين احمد بن على القريزى كتاب السلوك لمعرفة دول الملوك "تشر الدكتور محمد مصطفى زيسادة"، مصدر، القاهرة، 1934 الجزء الأول القسم الثاني ص506 حاشية رقم1).

سواكن أهمل احتجاج السلطان المملوكي الذي جهز حملة لتأديب صاحب سواكن في الموقف أهمل احتجاج السلطان المملوكي الذي جهز حملة لتأديب سيواكن واستقرار حامية مملوكية بها (47) وبالتالي فرض ضرائب باهظة لحساب الدولة المملوكية (48) وبهذا أصبح المنفذ البحري لأقاليم النوبة المسيحية تحت سيطرة الدولة الإسلامية. وربما كان لسقوط سواكن في يد المماليك معزى سياسي له أثرة على ممالك النوبة المسيحية أدى إلى قلق حكامها بعد عزلهم عن العالم الخسارجي ولاسيما الإراضي المقدسة بفلسطين (49) وربما كان هذا دافع النوبيين للإغارة على إطراف مصر الجنوبية سنة أحدى وسبعين وستمائة وصل داؤود صاحب النوبة إلى عيذاب فنهب تجارها وقتل خلقا كثيرا من أهلها منهم الوالي والقاضي ثم أغار على مدينة أسوان وضرب عددا من السواقي واسر كثيرا منهم وسخرهم في بناء كنيسة سوس (المسيح) بدنقلا.

غير انه قد يفهم من حركة داؤود العدائية أخر غير التخلص من السيطرة المملوكية على سواكن وهو خدمة المصالح الصليبية عامة ولاسيما بعد إن استولى السلطان بيبرس على كثير من البلاد الصليبية وهدم إمارة انطاكيا الوريثة للزعامة الصليبية بعد ذهاب بيت المقدس على يد صلاح الدين (51) غير هذا وذاك ربما كان الهدف الاساسي في اعتقادي هو الإحساس الديني المشترك بين الصليبيين ومملكة النوبة المسيحية وقد ورد في بعض المراجع إن مسيحيي النوبة كانوا يحجون إلى بيت المقدس منذ القرن العاشر حتى القرن الثالث عشر الميلادي وبلغ من كثرة ترددهم على بيت المقدس إن احد الأماكن المقدسة بها عرف باسمهم وظل يحمل اسمهم حتى القرن بيت المقدس إن احد الأماكن المقدسة بها عرف باسمهم وظل يحمل اسمهم حتى القرن

<sup>(47)</sup> المصدر السابق، ص 550.

<sup>(48)</sup> Crow Foot, J.W: "Christian Nubia" J. E. A, Xiii 1927, Pp. 148-149 أبو الفداء الحافظ ابن كثير الدمشقى (ت774هــ– 1373م) البداية والنهاية، لبنان، بيــروت، دار الكتب العلمية 1408هــ – 1988م، ج13، ص278.

<sup>(50)</sup> أبو الفداء الحافظ ابن كثير الدمشقى، مرجع سبق نكره، ص 278.

<sup>(51)</sup> مصطفى محمد مسعد: الإسلام والنوبة، ص 145.

الخامس عشر الميلادى (52) ربما يكون هذاك سبب أخر لحركة داؤود ضد عيد ذاب وأسوان وهو تعاط النوبيين مع أقباط مصر في حوادث الاتهام التي تعرضوا لها في عهد السلطان بيبرس لاتهامهم بحرق بعض إحياء القاهرة سنة (663ه - 1264م) (53) ولربما إن هدف حملة داؤود هو استيلاء المماليك على مدينة سواكن وهو سبب اقتصادي سياسي.

#### - معاهسدة النسوية:

استمرت العلاقات سيئة بين المماليك والنوبة ففى (667ه - 1268م) نشب خلاف بين أمراء النوبة حول الملك بعد إن أصيب ملكها بالعمى (54) وأصبح العرش موضوع خلاف بين شكندة وخاله داؤود الذى تولى الملك والمعروف إن بلاد النوبة منذ القرن الحادى عشر الميلادى انتقل الملك منها إلى ابن الأخت (55) وثبت مبدأ الوراثة على هذا النحو واضحي ركنا من أركان سياستهم التى ساروا عليها لذا تمسك داؤود بها ونفسى شكندة إلى منطقة الأبواب (56).

قدم كشندة إلى القاهرة مطالبا بعرش مقره ومتظلما من خاله داؤود الذى انتـزع الملك منه فصادفت تلك الاستغاثة هوى في نس بيبرس الذى كان غاضبا علـي داؤود جرد جيشا بقيادة الأميرين شمس الدين اقسنقر الفارقاني الاستادار وعز الـدين إيبـك الافرم أمير جاندار (57) وضمت الجملة ثلاثمائة فارس وأجناد الولايات وعددا من الرماة ورجال الحراريق والزردخان واشترك فيها عربان الوجه القبلـي (58) وتوغـل جـيش المماليك في بلاد النوبة وخرج النوبيون إلى لقائهم على النجب. (الإبل) فـي ملابـس

<sup>(52)</sup> Crow Foot, J.W.: Op. Cit. P.P 148-149.

<sup>(53)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي: المواعظ والاعتبار. ج3، ص8.

<sup>(54)</sup>Yousf Fadl Hassan: Opcit P. 106. مصطفى محمد مسعد: الإسلام والنوبة، ص 84.

<sup>(&</sup>lt;sup>56)</sup> Yusuf Fadl Hassan Op. Cit, P 106. أبو العباس احمد القلقشندى، مرجع سبق ذكره ج5، ص 277.

<sup>(58)</sup> أبو العباس احمد القلقشندي، مرجع سبق نكره ج5، ص 277.

سود يطلقون عليها اسم الدكاديك (59) ربما علم النوبيون بمدى قوة جيش المماليك وعدم قدرتهم على مواجهته لذا لبسوا السواد الذى ربما يعنى عدم الرضا وربما هو استسلام للواقع إلا أنهم قاتلوا الجيش المملوكي قتالا انتهى بهزيمة النوبيين واستولى الافرم على قلعة الدر وقفل وسبى وزحف الفرقاني حتى وصل إلى جزائر ميكائيل قرب الشلل الثانى ونجح في اختراق الجنادل بمراكبة وفر النوبيون إلى الجزر وتسلم شكندره هذه الفتوحات (60) ثم سارت الحملة في بلاد النوبة فلقيهم الملك داؤود الذي هزم واسر كل من أخاه وأخته وأمة وفر داؤود إلى منطقة الأبواب (61).

يذكر أبو الفداء احمد بن كثير الدمشقى (62) إن الجيش وصل دنقلا وكسر جيش السودان وقتلوا منهم خلقا كثيرا واسروا شيئا كثيرا بحيث بيع الرقيق الرأس منها بثلاثة دراهم.

ويعلق المقريزى (63) على هذه الحملة بقوله انه "فضل بعد القتل والبيع عشرة" ألف نفس" وإذا صبح هذا العدد يدل على مدى ما تعرضت له بلاد النوبة من نقص في الرجال والأموال نتيجة هذه الحملة.

اعتقد إن هذه الحملة لها طابع خاص يميزها عن مثيلاتها من الحملات؛ لأنها تعتبر فتحا حقيقيا لبلاد النوبة بالإضافة إلى أنها وضعت الأسس الجديدة للعلاقات بين البلدين بدليل تلك الشروط التي قطعها شكندة على نفسه للسلطة المملوكية (64) ومن هذه الشروط:

1- إن الملك شكندة أصبح تابعا للسلطان المملوكي ونائبا عنه في حكم بلاد النوبة.

<sup>(59)</sup> تقى الدين احمد المقريزى، مرجع سبق ذكره، ج1، ص202.

<sup>(60)</sup> نفسه، نفس الصنفحة. (61) نفسه، نفس الصفحة.

<sup>(62)</sup> البداية والنهاية، مرجع سبق ذكره، ج13، ص278.

<sup>(63)</sup> تقى الدين أحمد المقريزي، السلوك، ج1، القسم الثاني، ص 623. Yousf Fadl Hassan: Opci P. 109-110.

- 2- إن يرسل ملك النوبة نصف ما يجمعه من بلاد النوبة للسلطان المملوكي ويصرف النصف الأخر على الدفاع عن المملكة بالإضافة إلى هدايا تشمل ثلاثة زرافات وثلاث ليلة وخمسة فهود إناث ومائة جمل أصبهب وأربعمائة ثور مختار.
- 3- يسلم ملك النوبة كل ما كان يملكه داؤود للسلطان ومن قتل من عساكر المماليك في تلك الحملة.
- 4- خبر السلطان ملك النوبة بين اعتناق الإسلام أو الموت أو دفع الجزية فوافق ملك النوبة على دفع الجزية وهي إن يدفع كل فرد بالغ ديناراً للسلطان ما بقى على النصرانية.
  - 5- إن تكون منطقة المريس ملكا للسلطان.
  - 6- إلا يترك شكندة أحدا من العربان في بلاد النوبة ومن وجده يسلمه للسلطان.
- 7- إن يطلع ملك النوبة السلطان المملوكي بكل ما يصل إليه من إخبار. وكتب نسخة يمين بذلك حل عليها الملك شكنده ونسخة أخرى حلقت عليها الرعية تعهدوا ليها بالطاعة لملك النوبة (65).

رغم إن هذه الشروط لا تشير إلى اتفاقية البقط لكنها كانت ضمنا وهو عبارة عن أربعمائة راس من الرقيق وزرافة في كل سنة وثلاثمائة وستون رأسا للخليفة ولنائبسة بمصر أربعون رأسا (66).

ويقال إن هذه الحملة خربت كنيسة سوس (المسيح) بدنقلا وأخذت ما فيها من أدوات ذهبية وفضية (67) وغادرت الحملة دنقلا في 15 ذي الحجة سنة 674هـ -

<sup>(65)</sup> مصطفى محمد مسعد: الإسلام، ص 151.

<sup>(&</sup>lt;sup>66)</sup> نعوم شقير: مرجع سبق نكره، ص 358.

Yousf Fadl Hassan: Opci P. 111. (67) ويذكر يوسف فضل إن من أهم ما نهب مــن كنيســة دنقلا كان الصليب الذهبي الذي تقدر قيمته – ب 4640.5 دينار.

1276م إلى القاهرة مصطحبة معها عشرين أميرا نوبيا (68) بعضهم لـ احقيـة فـى العرش بحكم الوراثة النوبية هؤلاء اقتيدوا كرهائن من القاهرة يستفاد منهم كبديل للملك شكندا إن حاد عن شروط المعاهدة ربما كان قصدهم هـو ضـمان وفـاء الـذوبيين بالتزاماتهم تجاه مماليك بشروط المعاهدة. وتذكر بعض المراجع إن عدد الأسرى فـى هذه الحملة بلغ عشرة ألاف شخص بين رجل وامرأة بيعت في أسواق النخاسة بالقاهرة بثلاثة دراهم للرأس (69) لم تكن أهمية هذه الحملة قاصرة على المقرة فقط بـل تعـدتها جنوبا إلى الأبواب حيث أثارت مخاوف ملكها أدور الذي اقتنع بقوة المماليك وقـبض على الملك داؤود وأرسله مقيدا إلى القاهرة حيث اعتقل بالقلعة حتى مات (70).

يبدو إن المساعدة التي قدمها السلطان بيبرس الشكندة باعتلائــة عــرش النوبسة بالإضافة إلى المعاهدة التي عقدت بينهم في اعتقادي لم تكن كافية لجعل النوبة تخضع للمماليك في مصر إذ انه بمجرد إن يتولى احد أمراء النوبة الشرعيون الحكـم يقلـب ظهر المجن إلى من ازره ويسعه إلى الاستقلال وهذا ما حدث من شكندا ولكن بيبرس اتخذ الحيطة بإرساله الفدائي سلامة لمراقبة ملك النوبة ويقال إن سلامة اصطحب معه فدائيا أخر وظل الاثنان يعملان عيوبا للسلطان بيبرس (٢٦) ربما كان هدف بيبرس مـن أرسالة سلامة هو اغتيال الملك شكنده إن تجاهل بنود المعاهدة ولكن سلامة لـم يبـق طويلا حيث ترك النوبة وعاد إلى مصر، يبدو إن سلامة رفض العمل كجاسوس فــي وطنه ومع أبناء جلدته لذا عاد إلى مصر وبقى القدائي الأخر الذي تســال إلــي قلـب الملك وأصبح حارسه الخاص وما إن تبين للمماليك إن شــكنده حــاد عــن سياســتهم أو عزوا إلى القدائي ففعل ومات شكنده قتيلا (695ه – 1277م). واعتلى عرش النوبة

بأحوال البلاد. [1] Yousf Fadl Hassan: Op. Cit, 1

<sup>(68)</sup> Yousf Fadl Hassan: Opci P. 111.

<sup>(69)</sup> Yousf Fadl Hassan: Opci P. 111.

<sup>(&</sup>lt;sup>70)</sup> أبو العباس احمد القلقشندى: مرجع سبق ذكره، ج5، ص277. (<sup>71)</sup> مخطوطة تاريخ قلاوون: تشريف الأيام والعصبور بسسيرة الملك المنصبور، ج2، ص9، 3أ، (31) الكب. ويقال إن سلامة هذا كان أصلا من الأبواب اى انه نوبى وربما اختاره بيبرس لخبرتـــه

الأمير برك (72) غير إن الطريقة التى وصل بها إلى الحكم عقب مقتل شكنده جعلت السلطان قلاوون الذي اعتلى عرش السلطنة المملوكية 1279م لا يطمئن إليه (73).

ربما يكون هذا الملك حاول التخلص من السياسة المملوكية فتحرك السلطان قلاوون ضده بإرسال حملة إلى بلاد النوبة بقيادة الأمير سنجر المسرورى الذى نجح في قتل الملك برك وخلفه على بلاد النوبة الأمير سمامون (74) الذى توترت علاقات المماليك معه ولم تذكر كتب المؤرخين شيئاً عن أسباب هذا التوتر في تلك الآونة ولكن ربما يعزى ذلك إلى شروط الاتفاقية الأخيرة التي تتص على إن يدفع كل نوبى ديناراً في وقت كان يصعب على النوبى إن يدفع مل هذا المبلغ عينا لشظف العيش ولذلك فإنه منذ إن طبقت هذه المعاهدة كثرت ثورات ملوك النوبة على المماليك.

اقتنع ملوك علوه بقوة النفوذ المملوكي فأرسلوا الوفود محملة بالهدايا إلى السلطان قلاوون يشكون إليه من معاملة الملك سمامون لهم وفي ذلك يقول صماحب المخطوطة (75) أن تواتراً حدث في علاقات سمامون ملك دنقلا وأدور ملك الأبواب فأرسل أدور وفودة إلى المماليك محملة بالهدايا التي تضم فيله (أفيال) وزرافه معلنا ولاءه وشاكيا سمامون وعلم سمامون بذلك فأرسل وفوده كذلك محملة بالهدايا للسلطان. مقدارها مائه وتسعون عبداً ومائتين بقرة.

اعتقد إن الهدف من هذا التودد هو رغبه سمامون في إبعاد الخطر المملوكي من بلادة مع التأكيد بأنه لن يحيد عن ولائه للسلطان المملوكي بمصر.

<sup>(72)</sup> Yousf Fadl Hassan: Op. Cit, 112.

<sup>(&</sup>lt;sup>73)</sup> مصطفى محمد مسعد: الإسلام، ص 152–153.

<sup>(74)</sup> مخطوطة تاريخ قلاوون: ج2، ص10 [3].

<sup>(75)</sup> نفسه: ص 290 ب.

وبالرغم من هذه الهدايا التي قدمت ومظاهر الولاء التي ساقها الملك سمامون إلى السلطان المنصور قلاوون فإن هذا السلطان لم يكن راضيا عن نشاطات الملك سمامون وكيفما كان الأمر يبدو إن السلطان قلاوون استمع إلى الوفود ولـــم يقتنـــع بشــكواها وحججها فأراد أن يتحقق فأرسل من القاهرة رسولا إلى كل من المملكتين فاختار سنجر المقدومي إلى ملك الأبواب الذي اصطحب معه سفراء مسن الأبسواب وسلكوا جميعا طريق البحر الأحمر خشية إن يتعرض لهم ملك النوبة إذا هـم ذهبوا جنوبا بطريق النيل واختار السلطان قلاوون علم الدين الحصنى رسولا إلى ملك دنقلا(76).

يبدو إن السلطان قلاوون اقتنع بان سمامون هو المعتدى ويؤكد ذلك ما ورد فـــى مخطوطة تاريخ قلاوون (77) أيضا التي تذكر إن الأمير سنجر إثناء عودته إلى مصسر قبض عليه ملك الأبواب سمامون وأراد قتله غير إن رعاياه ثاروا عليــه خوفــا مــن السلطان قلاوون قائلين: "أتريد إن يكون سببا في خراب ديارنا وإحلال المصائب بنا" ربما يكون ذلك اقنع السلطان قلاوون بتمرد سمامون ورغبته فسي الخروج عليه والراجح انه أراد التخلص من التبعية وكما هو معروف فما من ملك يمكسن إن يقبسل وصاية دولة أخرى على بلاده بأي حال من الأحوال ولئن سعى بعض ملوك النوبة إلى المماليك للمساعدة فقط وليس في الاستيلاء على العرش فلم يكن ذلك لكي يصبح المماليك السادة الذين يقررون الملك الذي ينتهجه النوبة وتمشيا مع هذا المبدأ فإن ملوك النوبة كانوا يتمردون على المماليك بمجرد تتويجهم.

استقر رأى قلاوون على إن يرسل حمله عسكرية أخرى لاستبدال الملك بملك أخر أكثر خضوعا ويؤيد هذا ما ذكره بن خلدون قائلا: (أرسل قلاوون العساكر إلـــى النوبة مع علم الدين سنجر الخياط وعز الدين الكوراني وسار معهم نائب قوص عـز الدين أيدمر السيفي وأولاد أبي بكر وعمر وشريف وهلال وشيبان (78) وقبائل أخـــرى.

<sup>(76)</sup> مصلفى محمد مسعد: الإسلام، ص 154.

<sup>(&</sup>lt;sup>77)</sup> مخطوطة تاريخ قلاوون: ج2، ص310 أ. (<sup>78)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلدون: مرجع سبق نكره، ج5، ص401.

تحركت الحملة من القاهرة وقوص في 6 ذي الحجة 686). 6 يناير 1288م وانقسم الجيش إلى قسمين سار قسم منهم من الناحية الغربية للنيل بقيادة علم الدين سنجر وسار القسم الأخر بقيادة عز الدين أيدمر من الناحية الشرقية للنيل (79) متقدماً نحسو دنقلا وأرسل سمامون إلى ناتبه جريس صاحب الجبل يأمره بالتراجع بجنوده إلى دنقلا ربما قرر ذلك ليواجه الجيش المملوكي في دنقلا بعد إن يكون قد انهكه السير الطويل وما إن ظهر الجيش المملوكي حتى خرج له سمامون ودارت المعركة وانتهست بهزيمة النوبيين وفرار سمامون (80) استمر الجيش المملوكي يطارد النوبة خمسة عشسر يوما استطاع خلالها إن يأسر جريس صاحب الجبل وابن خالسة الملك (81) وأضح مسن مجريات الأمور في علاقات المماليك بالنوبة إن هؤلاء الملوك كانوا يرضون السايده المملوكية على أراضيهم ويقاومونها بمجرد اعتلائهم العرش.

والمؤيدون لسمامون انفصلوا عنه وحتى القساوسة طلبوا الأمنان من أيدمر وعادوا مع الجيش المملوكي إلى دنقلا(82).

حسب الدستور النوبى جرى تعيين ابن أخت الملك سمامون وأفرج عن جريس وأعيد إلى منصبه (83). وتعهد الملك الجديد بدفع البقط القديم والجزية بدليل ما ذكره أبو العباس احمد القلقشندى إن نسخة يمين أخنت على ملك النوبة الجديد عند تعيينه نائباً على السلطان قلاوون في حكم بلاد النوبة ورأى قلاوون إن يبقي أيدمر وهو صاحب الفضل في انتصار جيش المماليك ليكون أميرا مملوكياً مقيماً بجانب الملك النوبي الجديد وعاد الأمير علم الدين ببقية الحملة المملوكية إلى القاهرة (84).

<sup>(79)</sup> نفسه: نفس الصنفحة.

<sup>(80)</sup> مصلطفى محمد مسعد، الإسلام، ص155.

<sup>(81)</sup> Yousf Fadl Hassan Op. Cit, P113.

<sup>(82)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى: السلوك، ج1، القسم الثالث، ص752.

<sup>(83)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي: السلوك، ج1، القسم الثالث، ص737.

<sup>(84)</sup> أبو العباس احمد القلقشندي، مرجع سبق ذكره، ص65.

ما إن غادر الجيش المملوكي دنقلا ظهر سمامون مر، حرى رخاول اسسترجاع ملكه فخشي منه الملك الجديد وجريس وفرا إلى مصر مستنحدير بالسنطان الذي اعد حملة ضخمة لإخضاع سمامون بلغت عدتها أربعين ألفا واشترك فيها عربان الوجهين القبلي والبحري بقيادة عز الدين أيدمر والي قوص وبعثوا المراكب في البحر بالاذوده والسلاح وتحركت الحملة قاصدة دنقلا وعند وصولهم أسوان مات الملك ودفن بها (85) فعين السلطان قلاوون بدله احد أمراء النوية الموجودين بالقاهرة وهو ابن أخت الملك داؤود (86) اشترك مع هذه الحملة إعداد كبيرة من القبائل العربية كانوا يبحثون عن ملجأ لهم من الاضطهاد المملوكي في مصر (87). اتبع الجيش نفس الخطة التي سار عليها جيش الحملة السابقة فانقسم إلى قسمين سار أيدمر والي قوص في نصف العسكر في البر الشرقي على حين سار الافرم على رأس النصف الأخر في البر الغربي وتعاون بنو الكنز تعاوناً صادقاً مع الحملة المملوكية لتأمين أهل البلاد وتجهيز الإقامات وتقدموا الجيش بصحبة جريس (88).

بدأ التعاون واضحا في مناطق نفوذ جريس حيث خرج المشايخ للقاء الحملة وإعلان ولائهم إما المناطق التي ليس لجريس حكم عليها هجرها أهلها حتى سامون تركها ويؤيد ذلك عبد الرحمن بن محمد بن خلدون (89) قائلاً: إن سمامون هرب واختبأ بجزيرة وسط النيل تبعد خمسة عشر يوماً من دنقلا وتعذر وصول المراكب إلى الجزيرة من كثرة الحجر، ويرى يوسف فضل إن هذه الجزيرة هي جزيرة مقرات (90).

احتفل المماليك بهذا النصر في دنقلا والبسوا الملك تاج الملك بعد إن حلف على الولاء للسلطان ودفع الالتزامات المقررة وعسكرت بدنقلا طائفة من العسكر السلطاني

<sup>(85)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلدون: مرجع سبق ذكره، ج5، ص401.

<sup>(86)</sup> المصدر السابق، ج5، ص400.

<sup>(87)</sup> Yousf Fadl Hassan Op. Cit, P114.

<sup>(88)</sup> مصطفى محمد مسعد: الإسلام، ص157.

<sup>(89)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلاون: مرجع سبق ذكره، ج5، ص400. Yousf Fadl Hassan Op. Cit, P114.

برناسة بيبرس مملوك الأمير عز الدين والى قوص (91) ثم رجعت الحملة إلى القاهرة بعد تثبت السياسة المملوكية في بلاد النوبة ولكن كعادته ظهر سمامون مـرة أخـرى وقبض على الأمير بيبرس العربى وأرسله إلى القاهرة وقبض على الملك الجديد بــواد ما وجريس وقتلهما (<sup>92)</sup> وبلته سياسية بارعة أرسل سمامون رسالة إلى السلطان يســـأله العفو ويتعهد بحسن السير والسلوك ودفع الالتزامات المالية ومع الرسالة عدد من العبيد والهدايا (93). رضى السلطان قلاوون واقره على ما بيده في بلاد النوبة (94) ويبدو إن السلطان أدرك قوة سمامون ولا يود تجهيز حملة أخرى لأنه كان يستعد لإزالة أخـــر معقل للصليبيين في عكا (95) ولكن سمامون كعادته المعهودة امتنع عن إرسال البقط فور سماعه بوفاة قلاوون واثر الدبلوماسية على التمرد الواضيح وهو معروف بسالمكر والدهاء وسعة الحيلة (96) بعث سمامون برسالة إلى خليل بن السلطان قلوون فسي (689-689ه - 1290-1290م) يتعذر فيها عن تأخير البقط غيز إن خليــل رفــض قبول عذره وانذره بعواقب الأمور كعادة الحكام المماليك تجاه سمامون قرر خليل إرسال حملة لعزل سمامون والقبض على أمير نوبي أخر يدعى أني (97) فجرد خليــــل حملة بقيادة عز الدين الافرم الذي توغل جنوب دنقلا مسيرة ثلاثة وثلاثين يوما إلا إن أنى هرب إلى بلاد الانج ولم يمنع المسلمين من المسير خلفه إلا قله الماء لان الطريق صىدراوى<sup>(98)</sup>.

إما سمامون فلا يعرف عنه شئ ربما مات أو قتل (99) وعاد الافسرم إلى دنقسلا بالغنائم والأسلاب واسر عددا كبيرا من السكان والجدير بالذكر إن هــؤلاء الأســرى

<sup>(91)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى: السلوك، ج1، القسم الثالث، ص752.

<sup>(92)</sup> نفسه: ص 753. (93) نفسه، نفس الصفحة.

<sup>(94)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلدون: مرجع سبق ذكره، ج5، ص400.

<sup>(95)</sup> مكى شبيكة: السودان عبر القرون، ص47.

<sup>(96)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي: السلوك ج1، القسم الثالث، ص737.

<sup>(&</sup>lt;sup>97)</sup> مخطوطة قلاوون، ج2، ص 1310 (يبدو إن هذا الأمركان تابعا لسمامون وخرج عن السلطان) Mac Michael, H, A, :Op.Ci.P.185.

<sup>(99)</sup> مصطفى محمد مسعد، الإسلام، ص 161.

كانوا يوزعون كهدايا لأمراء المماليك حتى إذا اكتفى الجميع منهم بيسع الباقون فسى الأسواق بأثمان زهيدة (100) في اعتقادي إن بلاد النوبة لا تشكل ذلك الخطير العظيم الذي يستحق هذه الحملات المتكررة عليها وان أسلحتهم لا تقارن بأسلحة المماليك المتطورة كما إن الجندي المملوكي كان له عتاده الحربي ودروعه التي لا يستهان بها وكان أبناء رماة الحدق في عصر المسلمين الأوائل قد نسو ضرب السهام كما إن عدد رجالهم لسم يكن بالكثرة التي تمكنها من مواجهة الجيش المملوكي والعربان معا، واعتقد إن هؤلاء العرب الذين كانوا في معيية هذه الحملات كانوا يبحثون عن متنقس لهم في أراضسي النوبة هربا من النير المملوكي، وكيفما كان الأمر فقد أرسل السلطان خليل أميرا نوبيا يدعي بدمه وتم تنصيبه ملكاً في دنقلا وحلف يمين الولاء والطاعة للسلطان وحلف رعاياه بالولاء للملك الجديد على أساس ولائه للسلطان قائلين لو لا مولانا السلطان ما طعناك ومتى تغيرت أمسكناك ونحن نرضي إن يقيم مولانا السلطان فلاحاً أو جبلياً فبلاد النوبة ما لها ملك إلا مولانا السلطان ونحن رعيته (101).

يبدو إن هذه الحملة عملت على تطهير بلاد النوبة من العناصر الخارجة وثبتت السيادة المملوكية عليها بالإضافة إلى الغنائم والأسرى ويذكر صاحب المخطوطة إن هذه الحملات المتكررة ذادت من اضطراب الأحوال في بلاد النوبة حتى إن كثيرا من النوبيين هجروا بلادهم بعد تخريب دورهم بالإضافة إلى إلقاء الرعب في قلوب جيرانهم (102).

استمرت السيادة المملوكية على بلاد النوبة حتى فى الحالات التى لم يكن للدولة المملوكية قدرة كافية والدليل على ذلك استمرارية السيادة فى عهد الناصر محمد بن قلاوون الذى تولى عرش مصر وهو طفل لا يتجاوز العاشرة (103) رغم إن الناصر تولى السلطة فى وقت كانت البلاد تعج بالفوضى بعد مقتل أخيه السلطان خليل واختفاء

<sup>(100)</sup> مخطوطة تاريخ قلاوون: ص308-908أ.

<sup>(101)</sup> نفسها: ص803-903أ.

<sup>(102)</sup> نفسها، ص 1 [ 3أ.

<sup>(103)</sup> على إبراهيم حسن: مرجع سبق ذكره، ص65.

كبار الأمراء كان يحيط به الأمير علم الدين الشجاعى وزيراً له والأمير علم للنبر سنجر وزيرا له وهذا يوضح إن السلطة كانت بيد هذه الفئة الراغبة في العرش ومما لاشك فيه إن اختلاف الطامعين في الأسرة المالكة النوبية ولجوئهم إلى المماليك ساعد في استمرارية السيادة على النوبة.

تواصلت التبعية المملوكية على بلاد النوبة في (704ه - 1304م) عندما ذهب الماى ملك النوبة (104م القاهرة طالبا المساعدة فأمده السلطان بعدد من الجنود المماليك بقيادة طقصبا والى قوس واشترك فيها العربان وأمضت هذه الحملة تسعة عشر شهراً خلال سنتى (706-707 - 1306-1307م).

يبدو إن هذه الحملة أعدت للقضاء على كل الخارجين عن السلطة المملوكية لأنها بدأت بتأديب العربان الذين قطعوا الطريق ببرية عيذاب ومنها إلى سواكن وتنكر المراجع إن هؤلاء العربان كانوا ينهبون ما يجدونه من أغنام وماشية ووصلوا إلى حد بلاد التاكاحتى خشى ملك الأبواب منهم فأرسل لهم مائتى رأس من البقر والأغنام وكمية من النرة ثم توجهوا إلى دنقلا ومنها إلى قوص (105) ومات اماى قتيلا سنة وكمية من النرة ثم توجهوا إلى دنقلا ومنها إلى قوص (105) ومات الماى قتيلا سنة 1311هـ القاهرة حاملا الجزية والبقط التى كانت مقررة على بلادة.

بعد إن ثبت كرنبس نفوذه كغيرة من حكام النوبة الذين سبقوه حاول التخلص من التبعية المملوكية فامتنع عن دفع الجزية 715ه - 1315 وأثسار بذلك سخط السلطان الناصر قلاوون الذي بلغ سنا تؤهله لمواجهه أعدائه فأرسل حملة في السلطان الناصر قلاوون الذي بلاد النوبة بقيادة الأمير عبد الله نشلي الذي اسلم فحسن إسلمه وأجرى عليه السلطان محمد بن قلاوون رزقا (106).

<sup>(104)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى: السلوك، ج2 القسم الأول، ص7 ويسميه القلقشسندى، ج5، ص77 المين المين خلدون العبر ج5، ص 429 يطلق علبه اى. (105) مكى شبيكة: السودان عبر القرون، ص49.

<sup>(106)</sup> أبو العباس احمد القلقشندى: مرجع سبق ذكره، ج5، ص277.

اعتقد إن هذا الأمير اعتق الإسلام في مصر خلال إقامته فيها ولم يعد بينه وبين المسيحية اي ارتباط أو ولاء.

إن السياسة التي انتهجها المماليك في تعيين حاكم مسلم على بلاد النوبة تعتبر بداية النهاية في تاريخ هذه البلاد وهي احد العوامل الحاسمة في سقوط مملكة النوبة المسيحية وزوالها فبمجرد توليه عبد الله الملك ظهر بنو الكنز وكانوا قد صاهروا النوبة وتزوجوا من نبات ملوكها إذا ادعى أميرهم كنز الدولة بأحقيته في الملك بعد خالسه كرنبس حسب نظام الوراثة المعروف عند النوبيين ويذكر النويرى إن كسرنبس ملسك النوبة عندما علم برغبة السلطان في تعيين حاكم مسلم على بلاد النوبة أرسل ابن أخته. كنز الدولة إلى الأبواب السلطانية وسأله شموله بالإنعام السلطاني في توليته الملك قائلا إذا كان قصد مولانا السلطان إن يولى البلاد لمسلم فهذا مسلم وهو ابن أختى والملك ينتقل إليه بعدى. اعتقد إن كرنبس خشى على عرشه من المماليك ومن عبدالله نشلى (برشمبو) فأرسل ابن أخته الأمير كنز الدولة وهو من أمراء النوبة مــن جهــة أمــه وعربي مسلم من جهة أبيه من قبيلة ربيعة العدنانية وأمة شقيقة الملك كرنبس لذا كان من الأمراء الذين يجق لهم المطالبة بعرش النوبة لذا احتج به الملك كرنبس لكن السلطان الناصر رفض العرض وزج به في السجن واعد حملة سنة 716هـ -1316م بقيادة الأمير أيبك جهاركي لتأييد عبدالله برشمبو وتعيينه ملكا على بلاد النوبة، خاف كرنبس من مغبة عصيان السلطان واستقر رأيه على إن ينزح جنوبا إلى الأبواب ولكن ملك الأبواب لم يشأ إن يدخل في صراع مع المماليك لذلك قبض على كرنبس وسلمه إلى القائد المملوكي الذي حملة إلى القاهرة وهكذا تولى عبدالله نشى (برشمبو) حكم بلاد النوبة ويعتبر أول حاكم نوبي مسلم إلا انه انتهج سلوكا لم يقبله النوبة إذ إن نشأته المملوكية في مصر أفسدت طباعة وجعلته يتعالى على أهله فكرهوه لذلك ولما رأوا فيه شموخ المماليك وتعاليهم ثاروا عليه ويذكر مصطفى محمد مسعد نقلا عن النويري إن عبدالله غير قواعد البلاد وتعاطى نوعا من الكبر ولم تجر عليه عادة ملك النوبــة

بمثلة وعامل أهل البلاد بغلظة وشدة كرهوا ولايته (107) وفي سينة 717ه - 1317م أفرج عن كنز الدولة (108) فألتف حوله النوبيون ونادوا به ملكاً والدليل قول النيويري أنهم حيوه تحية الملك وهي قولهم موشاى موشاى، فهذه لفظة لا يخاطب بها غير الملوك (109) اعتقد إن مساندة النوبيين لكنز الدولة شجعته على محاولة الوصيول إلى الملك فحارب نشلى (برشمبو) حتى قتلة وتولى كنز الدولة عرش النوبة.

تذكر بعض المراجع إن كنز الدولة لم يضع تاج الملك على رأسه رعايـة لحـق أخواله وتعظيما لهم (110).

ربما كان يشعر كنز الدولة إن خاله الأمير أبرام أحق منه بالملك لأن أبرام كسان نزيل السجن في القاهرة وقد قرر كنز الدولة إن يحكم حتى يجئ خاله لاستلام العرش في يوم من الأيام. رفض السلطان الناصر الاعتراف بكنز الدولة ربما لشعوره إن كنز الدولة له القدرة على إقامة دولة قوية وبالتالي سيؤدي ذلك إلى إضعاف نفوذ المماليك ولذا دخل في مؤامرة مع الأمير أبرام خال كنز الدولة (111) وما أن وصل أبسرام إلسي دنقلا خرج إليه كنز الدولة وسلم له الملك وصار في خدمته (112).

وما إن استقر المقام بالملك أبرام في دنقلا حتى ألقى القبض على ابن أخته كنــز الدولة ليفي بعهده للسلطان المملوكي.

<sup>(107)</sup> مصطفى محمد مسعد: المكتبة السودانية العربية، السودان، الخرطوم، مطبوعات جامعة القاهرة، 1972 ص167.

<sup>(108)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي: السلوك، ج2، القسم الأول، ص161.

<sup>(109)</sup> مصطفى محمد مسعد، المكتبة السودانية، ص167.

<sup>(110)</sup> المصدر السابق، ص168 ويعلق مصطفى محمد مسعد عن سبب امتناع كنز الدولة عن وضعا التاج على رأسه هو إن التاج يجمل علامة الصليب وهذا لا يتفق وعقيدة كنز الدولسة الإسلامية لكننى اعتقد إن السبب هو حق أخواله لأنه بعد إن غدر به خاله أبرام لبس نفس التاج. (تقى الدين احمد بن على المقريزى: السلوك، ج2، القسم الأول ص161).

<sup>(111)</sup> مصطفى محمد مسعد، المكتبة السودانية، ص 168.

<sup>(112)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي: السلوك، ج2 القسم الأول، ص161.

وسارت الأمور في مصلحة كنسز الدولسة إذ إلى خالسه لسم يعسش أكتسر مسن ثلاثة أيام (113) وبعدها أفرج النوبة عن كنز الدولة ونصبوه ملكا على البلاد ولبس تساح الملك في717ه – 1317م (114) لم يقتنع السلطان الناصر بكنز الدولة حاكما على النوبة أو ربما أراد إن يفي بوعده الذي قطعة مع أبرام بتنصيب كرنبس ملكا على النوبسة إذا ما قبض على كنز الدولة لذا أرسل حملة في 7723ه – 1323م بقيادة عسلاء السدين لخلع كنز الدولة وإعادة كرنبس ولكن كنز الدولة ما إن علم بهذه الحملة حتى هرب من دنقلا (115).

يبدو جليا إن السلطان المملوكي كان يخاف من استعراب ملوك النوبة أكثر مسن مسيحيتهم لأنه كان على ما يظهر يرى في ذلك خطراً عربياً يحدق بالمماليك في مصر وربما كان هذا الخطر اعنف من الخطر النوبي القابع في بلاد النوبة لأنه المماليك كانوا يخشون على أنفسهم من العرب إذ ما قامت لهم قائمة سواء أكان هذا في مصر أو في بلاد النوبة ولهذا تعمقت عداوة المماليك للعرب الذين كانوا أصحاب الحق في مصر بعد فتحها ومر بنا كيف سلب المماليك العرب نفوذهم ومدى معاناتهم في مصر ثم اضطهادهم وطردهم وملاحقتهم حتى بلاد النوبة. لم يشأ كنه الدولة إن يله معالجيش المملوكي في معركة بل سار جنوبا يبدو انه كان في منعه من النوبة وعرب ربيعة لان إيدى المماليك لم تستطيع الوصول إليه كما إن يد ملك الأبواب لهم تمتذ إليه ولم يشأ الجيش المملوكي في مطاردته فعاد أدراجه إلى مصر وسار كنه تمتذ إليه ولم يشأ الجيش المملوكي في مطاردته فعاد أدراجه إلى مصر وسار كهرنبس وملك منه البلاد (116).

<sup>(113)</sup> مصطفى محمد مسعد، المكتبة السودانية، ص168.

<sup>(114)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى: السلوك، ج2 القسم الأول، ص161.

<sup>(115)</sup> نفسه، ص250.

<sup>(116)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي، السلوك، ص250.

هكذا ثبتت أقدام كنز الدولة فى حكم بلاد النوبة وأسدل الستار على نهاية حكم المسيحيين وانتقال الملك إلى ملوك مسلمين وبداية لمرحلة جديدة فى تاريخ هذه السبلاد إذ لا تذكر المراجع اسم علك مسيحى لبلاد النوبة بعد كنز الدولة.

#### ج- سقوط مملكة علوه المسيحية:

اتسم تاريخ مملكة علوه المسيحية بالغموض بالمقارنة مع تاريخ مملكة النوبسة وربما يعود ذلك إلى ضياع معظم أثار علوه من جهة بفعل عوامل التعرية (117) وكذلك لبعدها عن مصر ولا يفهم من ذلك أنها كانت في معزله تماما عن مصر (118) فكنيسة علوه كانت تابعة للكنيسة المصرية وكانت علاقة الملوك ببطاركة الكنيسة المرقسية طيبة هذا فضلاً عن العلاقات التجارية الموجودة منذ القدم بين البلدين وكذلك رغبة ملوك علوه في استمرار العلاقة بينهم وبين المماليك وهذا واضح من الهدايا والسفراء الذين ظلوا يؤكدون الولاء والخضوع للسلطنة المملوكية. وعند منتصف القرن الثالث عشر الميلادي، قطعت العلاقات الدينية بين الكنيسة المصرية وكنيسة علوه وعليه توقف إرسال الأساقفة والقساوسة إلى النوبة فأهملت العبادات وهجسرت الكنائس وأصبحوا يجهلون دينهم ولم يبق لهم عقيدة أو يأملون إن يكونوا مسيحيين (119).

يبدو إن مملكة علوه تأثرت كثيرا بسقوط مقرة واعتناق أهلها الإسلام ويذكر الفارز انه منذ وفاة أسقف علوه لم يخلفه غيرة بسبب الحروب بين القبائل العربية في. بلاد النوبة وتركت الكنائس دون رجال الدين فنسوا كل شئ عن المسيحية (120).

<sup>(117)</sup> مصبطقى محمد مسعد، الإسلام، ص 183.

Arkell. A.: More Of About Fung Origins, S.N.R.Xxv P203.

<sup>(119)</sup> Alvarez, F:Narrative Of The Portugece Embassy O.A Byssinia, London, 1881 P.65

الفارز هو قس برتقالي زار الحبشة بين سنتي 1520-1527م.

<sup>(120)</sup> Alvaez: Op.Ci.P.352

ويبدو إن تأثير الكنيسة في حياة الناس لم يكن قوياً؛ ذلك لان طقوس الصلاة في الكنيسة تؤدى بلغة أجنبية وظلت الغالبية العظمى من النوبيين يمارسون عاداتهم الوثنية القديمة (121) عدم إنجاب الكنيسة النوبية علماء متخصصين في اللاهبوت أو الفلسفة الدينية أو رجال دين ذوى مثل مستمدة من تجارب القديسين والشهداء مثلما كان في الكنيسة المصريين وتحدد مستقبل الكنيسة المصريين وتحدد مستقبل الكنيسة النوبية بنوع العلاقات بين الكنيستين.

غير إن هذه العلاقات لم تلبث إن خضعت لعوامل سياسية فتأثرت الكنيسة النوبية تبعا لهذا التدخل من جانب السلطات الحاكمة في مصر إذ منع الحاكم بأمر الله إرسال خطابات بطريرك الكنيسة المرقسيه السنوية إلى كل من الحبشة والنوبة (122) وبعدها توقف إرسال الأساقفة مدة من الزمن حتى جاء العهد المملوكي وتعرضت الكنيسة لنوع من الضغط من سلاطين المماليك فقدت بسذلك مركزها الروحي واعتقد إن اعتناق النوبيين للمسيحية كان منذ البداية ضعيفا لان ابن سايم لاحظ ذلك بقوله: أنهم يعرفون الله ويشركون معه النجوم والأشجار (123). غير إن هناك عوامل خارجية أدت إلى سقوط هذه المملكة المسيحية من هذه العوامل إن مملكة علوه تعرضت لا غارات مستمرة في الزغاوه من القرن الثاني عشر الميلادي على طسرق القوافيل التجارية (124).

ربما أدى ذلك إلى ضعفها ثم النزاع المستمر بين ملوك مقرة وملوك علوه حيث إن مملكة المقرة كانت تشن الغارات على علوه للحصول على الرقيق لدفع البقط إذا لم يتوافر عندهم عدد كاف بالإضافة إلى انه سلعة تقوم مقام العملة في البيع والشراء.

<sup>(121)</sup> Crow Foot. J. W.: Op. Cit. Pp. 142-143.

<sup>(122)</sup> مصطفى محمد مسعد، الإسلام، ص100.

<sup>(123)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي، السلوك، ج ا، ص 133. Arkell. A.J: Opcit. P.199.

يبدو إن استمرار حاجة السلطنة المملوكية في مصر إلى الرقيق هي التي أدت إلى استمرار هذا النزاع. إما من جهة الغرب فيعتقد (اركل(125)) إن قبيلة جزام التي رحلت مع غيرها من القبائل العربية من صعيد مصسر فسي حسوالي 794هـ – 1391م واجتاحت مملكة الزغاوه حتى سيطرت على منطقة دارفور استطاعت هذه القبيلة شسن هجمات على مملكة البرنو واسر افردها وبيعهم رقيقا حتى شكا سلطان برنسو إلى السلطان الظاهر بن سعيد برقوق من هذه الاعتداءات قائلا: إن هؤلاء الإعراب السذين يسمون جزاما قد عاثوا فسادا في ديار برنو وقد سبوا الحرائر من النساء والأطفال وضعاف الرجال وبيعهم لجلاب مصر والشام ويخدمون بعضهم (126) اعتقد إن هولاء الأعراب بعد إن اقتربوا من إطراف علوه ربما قد شنوا عليها حربا مما أدى إلى أضعافها.

من الواضح إن هذه المجموعات العربية التي نزحت إلى بلاد النوبة واختلطت بها ربما قد ضغطت على ملك علوه وجعلته ينقل عاصمة بلادة إلى كوسة (127) وبهذا تكون سويا فقدت مركزها كعاصمة لمملكة علوه. لكن هل انتقال العاصمة إلى كوسة يعنسي انهيار مملكة علوه في القرن الخامس عشر الميلادي؟ لا اعتقد ذلك؛ لان العسرب لسم ينشئوا حكومة مركزية تخضع لها جميع الأقاليم وذلك لعدم انقياد بعضهم إلى بعسض فصاروا شيعا لهذا العهد (128) وما نستطيع ذكره هنا أنه في هذه الفتسرة ظهسرت ممالك ومشيخات إسلامية في حوض النيل الأوسط (129) كان لها اثسر واضسح في انتشار الإسلام.

يقول إن كوسة تقع بالقرب من زانكور عند وأدى الملك حيث عثر على بقايا خار ومبانى تشبه ما كان موجودا في مملكة علوه المستحدة.

<sup>(125)</sup> Arkell, A., J: Opcit. 199-200.

<sup>(126)</sup> أبو العباس احمد القلقشندى: مرجع سبق ذكره، ج8، ص116. (127) Craw Ford O. G.S.: The Fung Kingdom, P. 27 Note 29.

كان موجوداً في مملكة علوه المسيحية. (128) عبد الرحمن بن محمد بن خلدون: مرجع سبق نكره، ج5، ص429.

<sup>(129)</sup> نعوم شَفير: مرجع سبق ذكره، ج2، ص106-107.

# الفصل الثانسي

# قيسام دولية الفونسج

أ- دخـول العرب السودان وأثرة على قيـام دولة الفونج الإسلامية

ب- أصـل الفونـج

ج- العلاقة بين الفونج والعبدلاب

## الفصــل الثانــي قيسام دولسة الفسونج

#### أـ دخول العرب السودان وأثرة على قيام دولة الفونج الإسلامية:

اشتركت عدة عوامل في قيسام دولسة الفسونج الإسسلامية فسي السسودان فسي 910ه - 1505م إلا إن أهم هذه العوامل الهجرات العربية التي كانت النواة الأولسي في تأسيس هذه السلطنة وذلك منذ إن أخذت القبائل العربية في الاستقرار في السودان آخذة في الازدياد حتى نجحت في السيطرة اقتصاديا واجتماعيا ودينيا ثم سياسيا بتأسيس هذه السلطة.

## أولا: الآثار الاقتصادية:

كان السودان مقسما آنذاك إلى ثلاث ممالك هي نوباديا وعاصمتها بجراش (١). والمقرة وعاصمتها دنقلا وعلوة وعاصمتها سوبا(2) والجدير بالذكر انــه فيمــا بــين 580-552م اتحدث المملكتان الشماليتان نوباديا والمقرة وعرف الاتحاد باسم النوبة (3). وتمتد من أسوان حتى كبوشية وعلوة تمتد من كبوشية شمالا إلى القطينة جنوبا وشملت جهات الاتبرا والنيل الأزرق حتى حدود الحبشة شرقا وبعض جهات دارور وكردفان غربا (4) وقد عاصرت هذه الممالك مملكة البجة بشرق السودان (5). كان هذا الوضيع سائدا في بلاد السودان الذي تعرض لهجرات عربية مستمرة عرفها قبل ثلاثة آلاف

(2) نقى الدين احمد بن على المقريزى: المواعظ، ج1، ص193.

<sup>(1)</sup> هي مدينة فرس على الحدود

<sup>(3)</sup> نفسه، ص200 نص عقد الصلح الذي عقدة عبد الله ابن سعد لعظيم النوبة وأهل مملكت، (حتسى ارض أسوان إلى حد ارض علوه). (<sup>4)</sup> مصطفى محمد مسعد: الإسلام، ص 79.

<sup>(5)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، مرجع سبق ذكره، المجلد الثالث، ص277.

سنة قبل الميلاد<sup>(6)</sup> سلكت في دخولها عده طرق أولها طريق الحبشة<sup>(7)</sup> وطريق البحسر الأحمر من موانئ عيذاب وباضع وسواكن وجموع هذا الطريق سارت في اتجاهين أولهما عبر الصحراء إلى داخل السودان والثاني من الحبشة عن طريق النيسل الأزرق ثم طريق مصر والذي يمر عبر أسوان وكرسكو إلا إن قلة السيادة قللت من فعاليت لهذا سلك المهاجرون طريق النيل إلى دنقلا<sup>(8)</sup> ثم عن طريق وادى الملك ووادى المقدم حتى وصلت جموعهم مملكة الكانم والبرنو في نهاية القرن الرابع عشر وكانوا قد بلغوا تلك الجهات قبل أزمان طويلة عن طريق المغرب.

ولعل التجارة كانت أهم وسيلة لاتصال العرب ببلاد السودان إذ نشطت حركة تجارة العاج والصمغ واللبان والذهب بين الجزيرة العربية من ناحية وبسين موانئ السودان من ناحية أخرى، واتخذ التجار العرب من بعسض النقاط على الساحل مراكز لهم يتوغلون منها بسلعهم حتى وأدى النيل<sup>(9)</sup> وبعد الفتح الاسلامي إلى مصر كفلت الدولة الإسلامية الحماية لهؤلاء العرب فطاب لهم المقام في أجزاء مختلفة من السودان<sup>(10)</sup>.

ازدادت جماعات العرب ببلاد البجة خاصة قبيلتى جهينة وربيعه اللتان أغراهما وجود الذهب والزمرد في وأدى العلاقي الذي وصفة اليعقوبي بأنه كالمدينة العظيمة به خلق من الناس وأخلاط من العرب والعجم وبه أسواق وتجارات وبه قوم من ربيعة وجهينة وذكر ابن خلدون إن جهينة كاثرت الأمم في الاراضى السودانية (11).

<sup>(6)</sup> محمد سعيد القدال: تاريخ السودان الحديث، 1821~1955، مصر، القاهرة، شركة الأمل للطباعــة والنشر، 1993م، ص1.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> الشّاطر بصيلى عبد الجليل: معالم تاريخ سودان وأدى النيل (في القرن العاشر إلى القــرن التاســع عشر) مصر، القاهرة، مطبعة أبو فاضل، 1955م، ج1، ص7.

<sup>(8)</sup> يوسف فضل: مقدمة في تاريخ الممالك، ص12.

<sup>(9)</sup> محمد عوض محمد: مرجع سبق نكره، ص40.

<sup>(10)</sup> احمد بن إسحاق بن جعفر اليعقوبي: البلدان، هولندا، لندن، نشر دي خويه، 1851، ص122.

<sup>(11)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، مرجع سبق ذكرة: ج5، ص929.

إما مملكة علوة فتعود علاقتها بالعرب منذ القرون الأولى لظهور الإسلام ويروى اليعقوبي إن المسلمين كانوا يترددون على سوبا في أيامه (12) وكذلك ذكر المقريزي عن ابن سليم الاسواني إن المسلمين كان لهم رباط خاص في سوبا (13).

وعلى كل حال فقد كان لموقع بلاد النوبة (الوسط بين ممالك السودان) السر اقتصاديا مميز، لأنها أصبحت معبرا المتجارة إلى داخل السودان ومن جهة أخرى لعبت تضاريسها دورا في إن تكون محورا للزراعة والرعى فضلا عن وجود بعض المراعى في بلاد علوه (14) كما كانت توصف بكبر مساحتها التى تفوق الحبشة آنذاك ثم لكثرة المدن والعمارة ويخترقها النيل (15) وقد بلغت حدودها صعيد مصر شمالا حتى البحر الأحمر شرقا وضمت أراضيها كثيرا من السهول التي يصعب سلوكها إلى داخل السودان (16).

ويمكننا إن ندرك حالة تلك البلاد من خلال ما ذكره المقريري من إن المدن المزدهرة بها كانت تقع على النيل مما سهل على القوافل التجارية التي تغدو إليها وقدر إن المسافة بين أسواق دنقلا تبلغ أربعين يوما في عمائر متصلة (17) وكانت دنقلا حاضرة دولة المقرة مركزاً تجارياً مهماً كما إن المسافة بينهما وبين أول بلاد مملكة علوة تفوق المسافة بين أسوان ودنقلا مما سهل السير عبر هذه المسافات ما كانت تحتوية من قرى وضياع ومدن وجزائر متلاصقة (18).

وبلاد علوه أوسع من بلاد النوبة وتقع بين النيلين الأزرق والأبيض وهذه المساحة تغطيها الزراعة ويحتاج الداخل إلى جهاتها إلى حوالى ثلاثة اشهر للوصول إلى قراها

<sup>(12)</sup> احمد بن إسحاق بن جعفر اليعقوبي، مرجع سبق ذكوه ص122.

<sup>(13)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي، المواعظ، ج3، ص262.

<sup>(14)</sup> مصطفى محمد مسعد: الإسلام، ص101.

<sup>(15)</sup> أبو القاسم إبراهيم محمد الفارسي الاصطخرى: مسالك الممالك، مصر، القاهرة، مطابع دار القلم، 1961م، ص 36.

<sup>(</sup>١٥٠) أبو القاسم محمد بن حوقل: صورة الأرض، هولندا، ليّدن، نشر كرامرز، 1910، ص59.

<sup>(17)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي: المواعظ، ج1، ص191.

<sup>(18)</sup> نفسه، صل 192.

ويحتاج إلى ثلاثة أيام للوصول إلى اقرب نقطة بها<sup>(19)</sup> وتعتبر سوبا هى حاضرة الدولة ومركزها التجارى وفيها أبنية حسان ودود واسعة وكنائس كبيرة الذهب وبساتين<sup>(20)</sup> وحقول ومزارع كما إن النيل يتشعب حتى يصل إلى إطراف النهر الذي يجف <sup>(21)</sup> ومتملك علوه أكثر مالا من متملك المقرة وبلدة أخصب وأوسع<sup>(22)</sup>.

يتضح من وصف ابن سليم ما تتميز به هذه الممالك خاصة علوة التي تميزت باتساعها وهطول الأمطار فيها وتور المراعى والزراعة المطرية يجعلها من الناحية الزراعية والرعوية مجالا حيويا لحشود القبائل العربية التي زحفت من كل حدب وصوب فطبيعة أراضي علوة تناسبهم أكثر من رقعة دنقلا الضيقة لذا استوطنتها جماعات عربية مما جعل ممتلك النوبة يطالب بعقد صلح مع العرب النين يمرون ببلاده تجارا غير مقيمين (23). وعلى الرغم من إن هذه الاتفاقية تمنع بقاء العرب في بلاد النوبة إلا إننا نجد جماعات من جهينة قد حطت رحالها في أرض النوبة وذلك ما بين الشلال الأول والثاني حيث نزل الجوابرة أحفاد جابر الصحابي بين الشلال الأول وفي السبوع نزل الكثوز وبين جبل دوسة والشلال الثالث نزل جماعة ينسبون إلى قريش (24).

واصلت القبائل العربية تدفقها في سهول السودان فانتشرت بنو هلال في شال كردفان واستقرت بها واستوطنت الكبابيش والتعايشة بمناطق البقارة الحالية وواصلت قبائل ربيعة سيرها متتبعة نهر النيل والنيل الأزرق حتى استقروا على خدود إثيوبيا كما سيطرت الشكرية على سهول البطانة (25).

<sup>(19)</sup> احمد بن إسحاق بن جعفر اليعقوبي: البلدان، ص90.

<sup>(20)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي، المواعظ، ص193.

<sup>(21)</sup> ربما يقصد به نهر الدندر (مكى شبيكة: السودان عبر القرون، ص53).

<sup>(22)</sup> مصطفى محمد مسعد: المكتبة السودانية، ص102.

<sup>(23)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي، مرجع سبق ذكرة، نفس الصفحة.

<sup>(&</sup>lt;sup>24)</sup> محمد إبراهيم أبو سليم: الساقية، السودان، الخرطوم، معهد الدراسات الأفريقية والأسيقية، الطبعة الأولى، 1980، ص208.

<sup>(25)</sup> عبد المجيد عابدين: من الأدب الشعبي السوداني، السودان، الخرطوم، الدار السيرانية للكتسب، ص 5-8.

أما بالنسبة لبلاد البجة فقد ذكر ابن حوقل بأنها بلاد صغيرة طويلة تمسر في الجنوب بين نهر النيل وبحر القلزم وهي فيما بين الحبشة والنوبة (26) اعتقد إن ذلك كان أغراء للعرب بجانب ما كانت تزخر به بلادهم من مناجم الذهب والزبرجد والزمسرد وأنواع أخرى من المعادن تنتشر حقولها بطول بلادهم (27) كمعادن الفضة والنحاس والحديد والرصاص؛ بل أنها تفردت بوجود معدنين ذكرتهما المصادر وهما المرقتشا والجميشت (28) بالإضافة إلى ذلك وجدت بعض الحجارة التي تعر ببشط والتي أشيع أنها إذا بلت بزيت أضاء مثل الفتيلة ويبدو إن هذه المعادن تميزت بالجودة كلما اتجهت إلى الداخل جنوبا فكان هذا سببا في جذب وانتشار العرب داخل بسلاد البجة (29) لسذا نجدهم انتقاوا إليها بالعيالات (بالأزواج) والذرية (30) وهذا دليل على استقرارهم.

ومما شجع العرب على الإقامة بأرض البجة إن البجة كانوا لا مدن لهم ولا زرع (31) وبجانب ذلك أنهم لا يميلون إلى العمل بالتعدين (32) بل يشتغلون بتربية الماشية ويتبعون مراعيها حيث ما كانت منتقلين بخيامهم التي يشيدونها من الجلود (33) والبجة ليسوا أشرارا هم أهل سلم وليست دارهم بدار حرب (34) ويتصفوا بانهم أهل كرم وسماحة (35) بالإضافة إلى أنهم لا يسرقون ولا يغيرون على غيرهم (36) وهم يقاسمون من يعمل معهم في المعدن (37)، إلا إن الهدندوة وهم فرع من البجة بحكم نشأتهم في البادية وخارج المدن بدأوا يغيرون على الطرق في بورتسودان ليلا ويشيعون القلق والرعب للاهالي في خور اربعات وغيرة ولا أستطيع إن أعمم ذلك على كل القبيلة.

<sup>(26)</sup> أبو القاسم محمد بن حوقل: مرجع سبق ذكره، ص55.

<sup>(27)</sup> احمد بن أسحاق بن جعفر اليعقوبي: مرجع سبق ذكره، ج1، ص155.

<sup>(28)</sup> نوعان من المعادن انتشرت في بلاد البجة.

<sup>(29)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي، مرجع سبق نكره، ص194-195.

<sup>(30)</sup> مصطفى محمد مسعد: المكتبة السودانية، ص14، هامش رقم2.

<sup>(31)</sup> نفسه، صَن 59.

<sup>(32)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى: المواعظ، ج1، ص195.

<sup>(33)</sup> مصطفى محمد مسعد، الإسلام، ص119.

<sup>(34)</sup> أبو القاسم محمد بن حوقل، مرجع سبق ذكره، ص56.

<sup>(35)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي، مرجع سبق نكره، ص280.

<sup>(36)</sup> مصطفى محمد مسعد، الإسلام، ص119.

<sup>(37)</sup> أبى جعفر محمد بن جرير الطبرى مرجع سبق ذكره، ج8، ص203-204.

على كل أدت صفات السلم والسماحة التى اتصفوا بها إلى جذب القبائل العربية إلى منطقتهم وعبور البحر الأحمر طلبا للثراء والكلأ والمراعى حتى إن سفنهم كانست تتردد بصورة منتظمة بين شواطئة وهى تنقل العاج اللبان والذهب والرقيق (38) وأول إشارة لتملك العرب زمام التجارة بأرض البجة كانت فى عهد الرومان حيث ألست السيادة لقبيلة بلى اليمنية والتى عهد إليها الرومان بإدارة مشروعاتهم التجاريسة عبسر البحر الأحمر كما إن رجالها يقومون بنقل المتاجر بين شاطئة ويسوفرون الحمايسة للتجارة وسرعان ما أدى هذا إلى استقرارهم فى بلاد البجة (39) واخذ هذا الاستقرار فى النتامى فى العهد الاسلامى حتى سيطرت على العمل بالمناجم بقيادة ربيعة وزعامة بشر بن مروان الذى عرف بصاحب المعدن (40) وكذلك نزلت بالمعدن جماعات من بلى وجهينة وبنى سليم ومضر قاصدون التبر (41). وبجانب هذا فقد سيطر المسلمون على العمل التجارى بيلاد البجة بما كانوا يأتون به من بضائع تمتاز بالجودة (42) وخاصة القطنية والصوفية (43).

#### ثانيا: الآثار الاجتماعية:

بعد إن صارت للعرب السيطرة التجارية وأصبحت لهم الغلبة العرقية والسلالية وأسهموا في الحياة الاجتماعية خاصة بعد دخول العرب في أراضيهم في شكل قبائل مثل قبيلة بلى اليمنية التي استقرت في أراضي البجة وكان لها تأثير واضح في حياتهم (44) والجدير بالذكر إن الفتوحات العربية لمصر شكلت حلقة مهمة في تدفق القبائل العربية لهذه البلاد بعدما اتجهت قواتهم لضمان المحافظة على إطراف مصر من ناحية الجنوب وتامين طريق التجارة (45) وقد بلغت جيوشهم بلاد النوبة ثم اتجهوا

<sup>(38)</sup> عطية القوصى: تجارة مصر في البحر الأحمر منذ فجر الإسلام حتى الخلافة العباسية، مصر، القاهرة، دار النهضة للنشر، 1976م، ص43.

<sup>(&</sup>lt;sup>(39)</sup>نفسه، ص27.

<sup>(40)</sup> مصطفى محمد مسعد، السلام، ص 14–15.

<sup>(41)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى، مرجع سبق ذكره، ص278.

<sup>(42)</sup> احمد بن إسحاق بن جعفر اليعقوبي: مرجّع سبق ذكره، ص90.

<sup>(43)</sup> يوسف فضل: مرجع سيق ذكره، ص42. (44)

<sup>(44)</sup> عطية التوصى: مرجع سبق نكره، ص27.

<sup>(&</sup>lt;sup>45)</sup> أبو الحسن على بن الحسين المسعودي، مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق محمد محى الـــدين عبد المجيد، مصر، القاهرة، 1367هـ – 1948م، ج3، ص 38–39.

إلى بلاد البجة ولكنهم عدلوا عنها بعد ما قيل لهم إن ليس لهم ملك (46) ويرى ابن حوقل إن جماعات من عرب الحوف خاصة قيس عيلان هاجمت البجة لتعديهم على أهل فقط (47) ولا يبعد إن يكون هؤلاء قد استقروا بتلك الجهات (48).

ولما زادت غارات البجة على المسلمين بريف مصر هاجمهم عبد الله بن الحبحاب السلولي ووقع معهم هدنة (49) 107ه- 725م اتاحت للعرب الدخول إلى بلاد البجة وعملت على استقرارهم وبهذا استطاعوا إن يفدوا في شكل قبائل ينزلون منازل المعدن.

هجمات البجة هذه لفتت أنظار المسلمون لغزوها بهدف تامين حدودهم وتجارتهم فكان إن توجه إلى ديارهم عبدالله بن الجهم 232ه-841م الذى هزم البجة وانتهى الأمر بينهم بعقد معاهدة بينة وبين رئيسهم كنون بن عبد العزيز (50) تعتبر هذه المعاهدة مهمة في تاريخ العلاقة بين العرب والبجة، وموضع الأهمية هنا إن بلاد البجة أصبحت جزءاً من الدولة الإسلامية، ولم يكد يمضى أكثر من ست سنوات على حملة بن الجهم حتى وفدت جماعات من ربيعة وجهينة في عام 238ه -838م إلى العلاقي بعد إن وصلتها أبناء المعادن (51).

ومما لاشك فيه إن هذه الجماعات الإسلامية تركت لونا من التأثير فيمن اختلطت بهم من البجة بل إن بعضهم تخلف في بلاد البجة وتعلم اللغة البيجاوية والدليل على ذلك إن ذكريا بن صالح المخزومي من سكان جدة وعبدالله بن إسماعيل القرشي قاما بترجمة عقد ابن الجهم إلى اللغة التبداويه (52).

<sup>(46)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى: مرجع سبق ذكره، ص199.

<sup>(47)</sup> هي قوص بصعيد مصر (احمد بن إسحاق بن جعفر اليعقوبي، مرجع سبق ذكره، ص 171).

ابو القاسم محمد بن حوقل، مرجع سبق ذكره، 57.

<sup>(49)</sup> أبو القاسم عبد الرحمن القرشي بن عبد الحكم، مرجع سبق نكره، ص189.

<sup>(50)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي، مرجع سبق نكره، ج1، ص195.

<sup>(&</sup>lt;sup>(51)</sup> أبو القاسم محمد بن حوقل، مرجع سبق ذكره، 53.

<sup>(52)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي، مرجع سبق نكره، ج1، ص196.

أغار البجه مرة أخرى على صعيد مصر فما كان من الخليفة المعتصم إلا إن أمر قائدة عبدالله القمى بالهجوم على البجة الذى نجح فى الانتصار عليهم، والجدير بالذكر إن هذه المعركة كانت الحد الفاصل لقوة البجة العسكرية إذ لم يحاولوا مهاجمة العرب بعدها مرة أخرى وأصبحت بلادهم تستقبل المزيد من القبائل العربية لاستغلال مناجم الذهب والزمر وبات العرب متمتعين بحماية الدولة الإسلامية.

ويتضح اثر العرب في بلاد النوبة من استقبالها للمهاجرين العرب مسن ربيعة وجهينة ويبدو إن هذه القبائل ارتبطت معرفتها بهذه البلاد بالتجارة وان العرب كانوا كثيرا ما يفدون إليها مما أغرى بعضهم بعد الفتح الاسلامي بالاشتراك في حمسلات التأديب التي أرسلت لبلاد النوبة وانتهت بعقد اتفاقية البقط التي وردت الإسسارة فيها لحفظ المسجد الذي بناه المسلمون بفناء مدينة دنقلا وهذا يدل على إن العسرب كانوا بالقدر الذي اتاح لهم بناء المسجد لممارسة شعائر هم (53) هذه الاتفاقية اتاحت للعسرب فرصة الدخول لبلاد النوبة تحت حماية ملوكها والاستقرار فيها والدليل قول المسعودي (بان ملك النوبة اشتكى إلى الخليفة من إن العرب اخذوا في شراء الأرض في بالده وامتلاك الضياع فيها)(54).

هذه الاتفاقية اتاحت للعرب الاستقرار في بلاد النوبة والاحتكاك بأهلها ومعرفة عقيدتهم ولغتهم وقد رحب النوبة بهذه المصاهرات التي ضمنت لهم سندا قويا وسطعوامل الضعف التي اجتاحت البلاد (55) وهكذا انتسب العرب إلى المناطق التي حلو بها فأصبحت تعرف بأسمائهم خاصة القبائل صاحبة النفوذ مثل دار الشايقية ودار جعل (66) ووضح اثر استقرار العرب فيما ذكرة ابن سليم بان لهم رباطا في سوبا (57) هذا بالإضافة لإدخال العرب وسائل النقل في الجزيرة العربية حتى إن ابن سليم أشار إلى أنها خيل عتاق وصهب عراب (58) سارت هذه القبائل متتبعة المراعي حيث اتجهت

<sup>(&</sup>lt;sup>53)</sup>نفسة، ص200.

<sup>(&</sup>lt;sup>54)</sup> أبو الحسن على بن الحسين المسعودي، مرجع سبق ذكره، ج2، ص42.

<sup>(55)</sup> شوقى عطا الله الجمل، مرجع سبق نكره، ص236.

<sup>(56)</sup> النشاط بصيلى عبد الجليل، مرجع سبق نكره، ص4.

<sup>(57)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي: مرجع سبق نكره، ص193.

<sup>&</sup>lt;sup>(58)</sup> نفسه، نفس الصنفحة.

نحو جنوب غرب كردفان وجنوب شرق نهر عطبرة إلى النيل الأزرق وقد وجدت هده القبائل في إقليم كردفان مراعي صالحة لتربية الإبل (59) ولم تلبث جهينة بعد إن تكاثرت في السودان القبلي إن تتجه نحو الغرب وكونت المجموعة الجهينية في دارفور (60) وهكذا ظهرت في تلك المناطق قبائل مثل بني جرار والمحاميد وغيرها.

ظهرت فى شرق دارفور الرزيقات والتعايشة وبنى هلبة ثم البديرية فى غرب دارفور والحمر وبنى خزام وفى وسطها فزارة والهلالية (61).

من المؤكد إن هذه القبائل لم تدخل كلها دفعة واحدة بلى كان ذلك تدريجيا مما هيأ لها فرصة الاحتكاك بالاهالي ونتج عن ذلك التأثير الواضح في كل مجالات الحياة.

وكان لمعاملة العرب الحسنة لأهل البلاد الأصليين والتي جذبتهم إليهم وتسمى المولدون منهم بأسماء عربية. إما اللغة العربية فقد لازمتهم؛ لأنها لغة القران وتودى بها صلاته مما دفعهم إلى تعليمها (62).

يبدو إن تأثير العرب في بلاد البجة كان كبيرا وتجدر الإشارة إلى تلك القرية التي كان يسكن فيها العرب والمسلمون في خور نبت بالقرب من مدينة سنكات فقد عثر على بعض شواهد لقبور عربية يرجع تاريخها إلى القرن الثاني الهجري منتصف القرن الثامن الميلادي (760م) هذا بالإضافة إلى قبور يعتقد أنها لاكسوميين مثل قبر اكسوم يعلوم مما يدل إن تأثير العرب الاسلامي كان كبيرا في تلك الجهات.

<sup>(&</sup>lt;sup>59)</sup> حسن إبراهيم حسن: انتشار الإسلام في القارة الأفريقية، مصر، القاهرة، دار النهضة المصرية، 1963م، ج1، ص106.

<sup>(60)</sup> رجب محمد عبد الحليم: العروبة والإسلام في دارفور في العصور الوسطى، مصر، القاهرة، مكتبة مدبولي، الطبعة الأولى، ص 294.

<sup>(62)</sup> الشيخ الأمين محمد عوض الله: العلاقات بين المغرب الأقصىي والسودان الغربي في عهد مالي

وسونغى، السعودية، جدة، المجمع العلمى، الطبعة الأولى، 1979م ص27. (63) Crawford. O.G.S: He Stone Tombes of the N.E.Sudan, Kush. No.2 . 1954. P.86.

يبد إن الأمر المهم فى هذه القرية التى استقر فيها العرب المسلمون هو إن بعض سكانها كان يعرف الكتابة العربية وكان بها مدرسة لتحفيظ القرآن وتعليم القراءة والكتابة.

هذا الموقع لا يزال بكرافا المنبين لم يكتشفوا بعد إبعاده الأثرية وعسى إن تجى بعثات تهتم بالآثار العربية الإسلامية لتكتشف ما أغلق علينا حتى الآن وأخيرا ادخل العرب نظام توريث الابن بدلا عن توريث البنت وابن البنت (64).

#### ثالثا: الآثـار الدينيـة:

طلائع الدعوة الإسلامية كانوا من التجار ورغم أنهم غير محترفين للدعوة لكنهم نجحوا في جذب الناس عن طريق القدوة الحسنة والعمل الطيب (65) ونلمس اثر ذلك في بلاد البجة قوافل الحجيج التي كانت تمر بديارهم ثم المسجد الني ورد في شروط اتفاقية عبدالله بن أبي السرح بن الجهم ولقد كان للمسجد دورة في نشر الدعوة الإسلامية (66) هذا بالإضافة إلى جمع صدقات من اسلم من البجه (67) هذا دليسل على إقامة بعض المسلمين في هذه الجهات.

إما بلاد النوبة التى ذكر إن سكانها صاروا لا هم بالمسيحيين ولا بالمسلمين ولا بالمسلمين ولا باليهود (68) فقد أصبح أمرهم يختلف، لان العرب نشروا عقيدتهم منذ الفتح الاسلامى ونستقرئ ذلك من اتفاقية البقط التى ذكرت مسجدا للعرب طلبق مسن ملك النوبة كنسة واسراجه وتكرمتة (69).

<sup>(64)</sup> الشيخ الآمين محمد عوض الله، مرجع سبق ذكره، ص60.

<sup>(65)</sup> إبر أهيم احمَّد العدوى: التاريخ الاسلامي إفاقة السياسة وابعادة الحضارية، مصر، القاهرة، مكتبــة الانجلو المصرية، 1976م. ص385.

<sup>(66)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي: المواعظ، ص200.

<sup>(&</sup>lt;sup>67)</sup> نفسة، صن 195.

<sup>(68)</sup> توماس ارنولد: الدعوة الإسلام، ترجمة الدكتور حسن ابراهيم حسن وآخرون، مصـــر، القـــاهرة، 1947م، ص 132–133.

<sup>(69)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى: مرجع سبق ذكره، ص200-202.

وبهذا تمتعت العقيدة الإسلامية بحماية الدولة مما ساهم في إن يتعرف عليها الاهالي من خلال إقامة المسلمين بالمسجد وحتى لا ينسى المسلمون في هذه البلاد عقيدتهم وإخوانهم الداخلين معهم في الإسلام فقد ارسلو لبغداد فأتتهم بعثة لتعلمهم أمور دينهم (70).

أورد نعوم شقير خبرا لمسجد يقول عنه إن في دنقلا العجوز جامعا قائما على خرائب كنيسة قديمة كبيرة وفي واجهة الجامع حجر من الرخام مكتوب عليه بالعربية (71) كان له دور في نشر العقيدة.

في عهد الدولة الفاطمية قويت العلاقة بين النوبة والعرب إذ أرسل القائد جوهر الصقلى عقب فتحة لمصر الداعية الاسلامي عبدالله بن احمد بن سليم الاسواني إلى بلاد النوبة ليدعو الملك قيرقي (جورج) إلى الدخول في الإسلامية تتسرب إلى بلاد النوبة حتى إننا نجد إن المسلمين بلغوا في سوبا من الكثرة بالقدر الذي جعلهم يسعون لأخذ الإذن لبناء مسجد في سوبا حاضرة مملكة علوه (٢٦) كما أحاطت الدولة المسلمين برعاية فائقة بالدرجة التي جعلت الدوزير بدر الجمالي يرسل احد امرائة للتحقيق في نبأ مردة إن ملك النوبة هدم للمسلمين مسجدا في بلدة (٢٥).

وكثيرون من الفقهاء الذين جاءوا إلى دولة الفونج وكان لهم دور فعال في تعليم الناس أمور الدين أمثال أو لاد جابر والشريف حمد أبو دنانسة وغسلام الله بسن عائب واحفادة.

<sup>(&</sup>lt;sup>70)</sup> حسن الفاتح قريب الله: التصوف في السودان إلى نهاية عهد الفونج، السودان، الخرطوم، آداب جامعة الخرطوم 1987م – ص10.

<sup>(&</sup>lt;sup>71)</sup> تحدثنا عن هذا المسجد في فصل سابق وتعتقد الباحثة انه غير المسجد الذي ورد في اتفاقية الـــبقط (راجع ص).

<sup>(72)</sup> مصطفى محمد مسعد: المكتبة السودانية، ص 91.

<sup>(&</sup>lt;sup>(ت)</sup> ضرار صالح ضرار: تاريخ السودان الحديث، السعودية، جدة، مطابع سحر، 1989م، ص7. (<sup>74)</sup> راشد البراوى: حالة مصر الاقتصادية فى عهد الفاطميين، مصـــر، القــاهرة، مكتبـــة النهضـــة المصرية، الطبعة الأولى، 1948م، ص235–236.

### رابعاً: الآثار السياسية:

نتج عن اشتغال العرب بالتجارة واستقرارهم في بلاد السودان ثم نشرهم لعقيدتهم إن كان لهم تأثير سياسي على اهالي تلك البلاد ونتبين ملامح ذلك من وجود مستعمرة عربية قديمة عاشت لأكثر من قرن 203ه- 345ه/ 825-940م في خور نبت علي بعد سبعين ميلا شمال شرق محطة هيا وكان ذلك بأرض البجة (75).

ثم إن الاتفاقيات التى ابرمها العرب مع ملوك البجة والتى تضمنت فى بنودها بان يدفع ملوك البجة لخليفة المسلمين الجزية تضمنت أول مظاهر السيادة للعرب على أمور هذه البلاد (76) ومن ثم أدى استقرار العرب بتلك البلاد إلى توثيق صلتهم بأهلها خاصة البيت الحاكم وقد كانت المصاهرات أداة مهمة فى تطوير العلاقات السياسية بين الشعوب المختلفة هذه المصاهرات مارستها القبائل العربية فى مختلف العصور فساعدتهم على إن يستولوا على ملك البجة ذلك إن البجة كانوا على عادة الأعاجم فى توريث البنت مما ساعد على انتقال الملك إليهم.

والمعلوم إن العرب وجدوا مقاومة عنيفة من النوبيين وساعدهم في هذا جغرافية بلادهم (77) التي حالت دون دخول العرب إليها بالإضافة إلى مهاراتهم في فن الحسرب والرمئ حتى عرفوا برماة الحدق.

اعتبرت اتفاقية البقط التى فتحت بها بلادهم المؤشر السياسى الأول الذى اخضع ملوك النوبة للمسلمين وجعلهم يدفعون مع الجزية ثلاثمائة وستين عبدا سنويا (78) هؤلاء كانوا نواة الجيوش الإسلامية وللدعوة فى بلادهم وكذلك كانت مصاهرة العرب للنوبة سببا فى إن يؤول عرش النوبة إلى بنى الكنز فعملوا على إسقاط ملك النوبة وتسولى السلطة بمساعدة الفاطميين (79).

<sup>(&</sup>lt;sup>75)</sup> حسن مكى محمد احمد: من مضامين الثقافة السنارية، مجلـة الدراسـات الأفريقيـة، السـودان، الخرطوم، العدد الثامن، ديسمبر 1999م، ص 18-19.

<sup>(76)</sup> أبو العباسي احمد القلقشندي، مرجع سبق ذكره، ج5، ص78.

<sup>(77)</sup> حسن إبر اهيم حسن: مرجع سبق ذكره، ص103. (78) أحمد بن اسحاق بن جعفد البعقد بن مرجع سرق ذكره، م

<sup>(78)</sup> احمد بن إسحاق بن جعفر اليعقوبي: مرجع سبق ذكره، ص92. (78) محمد ربيع القمر: قراءة جديدة في اتفاقية البقط، السودان، الخرطوم، مجلة الداره، العدد الثاني، 162هـ، ص1416.

و خذ نفوذ بنى الكنز يمتد حتى منطقة عيذاب وبلغ من شدة تأثرهم ببلاد النوبة أنهم حتى المتناق النوبة الإسلام في القرن التالث عشر (80).

وبهذا نجح العرب في نقل المجتمع السوداني من مجتمع روعي متفكك إلى مجتمع زراعي مستقر وبهذا عاشوا حياة أساسها القبيلة تلك التي عرفوها في الجزيرة العربية وكذلك الدخلوا نظام شيخ القبيلة ثم شيخ المشايخ يتولاها شيخ أقوى القبائل (81) وبهذا فتح النظام القبلي المجال لكي يذوب أهل السودان في مجتمع العرب (82) وانتقلت ملكية الأرض بعد إن كانت خاصة بالملك أصبحت للجماعة القبلية توزع عليهم في مقابل ضريبة تؤدي إلى زعيم الدار (83).

لما وضحت عملية الإسلام وشيوع الثقافة العربية والإسلامية وانتشار القبائل ظهرت دويلات ومشيخات إسلامية نشأت على ما كان قائما من دويلات وكانت هذه الدويلات والمشيخات قد استكملت مراحل تطورها وأخذت تتطلع إلى زعامة سلطة مركزية (84).

#### ب- أصــل الفـونج:

اكتنف ظهور الفونج كثير من الغموض وذلك لقلة المصادر الوطنية ولصمت المصادر العربية المعاصرة (85) ولا توجد اليوم إمام المؤرخين سوى روايات متضاربة حول اصل الفونج الأمر الذى أثار جدلا لم ينته بعد حتى ينجح علماء الآثار واللغات في كشف النقاب والوصول إلى رأى قاطع حول أصلهم.

<sup>(80)</sup> بركات موسى الحواتى: جهينة وربيعة رأس الرمح العرب الاسلامى في السودان، مجلة حروف، السودان، الخرطوم، العدد الرابع، يونيو 1993م. ص52.

<sup>(81)</sup> حسن إبر أهيم حسن: مرجع سبق ذكر م، ص103.

<sup>(82)</sup> ضرآر صالح ضرآر: تاريخ السودان الحديث، ص10، وأيضا عون الشريف قاسم: السودان فسى حياة العرب وأدبهم، مجلة الدراسات السودانية العدد الأول، المجلد الأول، يوليو 1968م، ص18، عبد الحميد متولى: تطور نظم الحكم في السودان منذ أقدم العصور، مصر، القاهرة، الطبعة الأولى، و1969م، ج1، ص107.

<sup>(83)</sup> يوسف فضل، مرجع سبق نكره، ص3.

<sup>(84)</sup> مصطفى محمد مسعد: السلام، ص205.

<sup>(85)</sup> يوسف فضل حسن: مرجع سبق ذكره، ص45.

#### يرجع الباحثون اصل الفونج إلى واحدة من ثلاث مناطق هي:

#### 1-الأصل الامسوى:

معظم النسابة السودانيون ينسبون الفونج إلى بنى أمية وتذكر المصادر العربية إن بعضا من أمراء بنى أمية الذين هربوا من ضغط العباسيين بعد سقوط دولتهم (68) ولجأوا إلى الحبشة وعلم بنو العباس بهم فأرسلوا إلى النجاشي يريدون منه تسليمهم؛ وألا أقاموا عليه حربا فحار النجاشي لأنه لم يرد أن يسلم قوما دخلوا في حمساة إلى اعدائهم ولا أن يتحمل عناء الحرب فأرسل هدية إلى العباسيين وأمر الأمويين فخرجوا وسكنوا الجبال التي في أعالى الجزيرة (67) وكان سكانها من السود وكثر تسريهم فغيسر ذلك من لونهم (88). إما الفونج أنفسهم يؤكدون أنهم من ذراري الأمويين ويشير إلى ذلك كل من المقريزي والمسعودي عن بقايا هجرة الأمويين إلى بلاد النوبة وساحل البحسر كل من المقريزي الحبيم استقر في بلاد النوبة ثم انتقل منها إلى ارض الجزيرة أو أنهم لجأوا إلى أراضي الحبشة ومنها إلى الجزيرة وان استقرارهم في مناطقهم هذه يرجسع لعام 132ه (714م) (89).

وقد ترجع أقدم أشارة خطية إلى صلة الفونج بالأمويين في وثيقة ترجع إلى الربع الأول من القرن السابع عثير بعثها السلطان محمد بادى (ولعلة بادى سيد القوم) إلى بنى أمية الساكنين دار دنقلا يوضح فيها انه اموى مثلهم (90). ويبدو أن هدف الوثيقة تأكيد نسب الفونج الاموي لأهل دنقلا لان تاريخ الوثيقة يوافق توتر علاقات الفونج بالعبدلاب إلى أن اقتتل الطرفان في معركة كركوج حيث تمت هزيمة إلعبدلاب وهرب بعضهم إلى دنقلا وأعلنوا رأيهم في نسب الفونج ولم تصف العلاقات إلا بعد وساطة إدريس ود الأرباب، وهناك مخطوطة ترجع إلى القرن السابع عشر الميلادي تفيد بان الفونج من العمرين سلالة سليمان بن عبد الملك بن مروان الاموى الذي هرب مسن

<sup>(86)</sup> Macmichael H. A:Op. Ci, P. 36-37.

<sup>(&</sup>lt;sup>87)</sup>الجزيرة المقصود بها المنطقة الواقعة بين النيلين الأبيض والأُسُود وتُحد شَـــمالا ملتقـــى النهــرين وجنوبا بالخط الذي يفصل بين كوستى على النيل الأبيض وسنار على النيل الأزرق.

<sup>(88)</sup> نعوم شغير: مرجع سبق ذكره، ص307. (89) شوقى عطا الله الجمل: مرجع سبق ذكره، ص307.

<sup>(90)</sup>Yousf Fadi Hassan Op. Cit, P 45.

الشام إلى الحبشة ومنها إلى السودان حيث تزوج سليمان بنت الملك وولد منها ولدين هما داوود وانس أو اودون واونسه (<sup>91)</sup>. إلا أن عبد الله وعبيد الله ابنا مروان بن محمد آخر خلفاء بني أمية هربا بعد سقوط الدولة الأموية في سنة 168ه - 750م ولم يسمح لهما ملك النوبة بالبقاء في بلادة فعادوا إلى الحجاز عن طريق بواضع وفي طريقهما عبر بلاد البجة قتل عبدالله وعبر عبيد الله البحر إلى الحجاز. ومن ثم ليس هناك ما يؤكد بقاء فئة منهم منذ ذلك التاريخ (92). ويضيف السمر قندى إن سلالة انسس وداوود تزاوجوا بين السودانيين حتى أصبح من الصعب التفريق بينهم (93). إلا أن بعض الباحثين البريطانيين لم يرق لهم أن يكون الفونج من العرب واخذوا يبحثون عن اصل آخر ومنهم جيمس بروس (94) الذي اعترض على انتساب ملك الفونج إلى الأمويين قائلا أن سواد لونه وتجاعيد شعره يدلان على انه من الشلك (<sup>95)</sup> ولكن من الخطا إذا حسبنا أن عروبة المرء شكلة ولون بشرتة ومع كل أننا نرى أن بيت الزعامة الونجية لا يعدو أن يكون من البيت الاموى وقد تزوج واختلط بعناصر أخرى كان لها اثر في تغيير سحنة جماعتها إلى اللون الأسمر في بشرة الأنجال ونذكر هنا أن الأمير احمد بن الخليفة الظاهر العباسى الملقب بابى العباس الذى دخل مصر بعد غزو التتر لبغداد سنة (653ه - 1255م) كسان شديد السمرة وكسان وصسول هذا الأميس إلسي مصر سنة 659-1260م واستقبلة السلطان الظاهر بيرس ثم بايعة بالخلافة (96). وقد قام العرب في مختلف الأصنقاع التي رحلوا إليها بالتزاوج من سكان تلك الأقاليم فنتج عن ذلك منهم الأسود والأسمر وغيرهم. ولهذا فإنه ليس هناك ما يمنع من أن يصبح الأمويون بهذا اللون الذي رآهم به جيمس بروس والذي قال بسببة انه يظن أنهم من الشلك.

(92) Yousf Fadl Hassan Op. Cit, P45

<sup>(&</sup>lt;sup>91)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره، ص9.

<sup>(93)</sup>Mac Michael, Opcitp 105

اله المروس حيمس. رحالة سكتلندي رار سلطنة سنار عام 1772 وكتب كتاب بعنوان. Travels O Discover The Cource Of The Nile In The Years 1768-1773. 6vols (95) Bruce, VII/P90.

واعتقد أن وصول الأمويين إلى منطقة جنوب سنار كان بعد رحدات طويلة وقرون عديدة. ويرجح يوسف فضل أن اصل الفونج يرجع إلى فئة من عدرب جهينة (97) الذين أشار إليهم بن خلدون قائلا أنهم بلغوا أطراف الحبشة ويجب أن لا نهتم بالتفاصيل التى تتحدث عن الأصل الاموى لأنها. ترجع إلى القرن الثامن المديلاى وحتى لو تأكد هذا النسب فإن الاختلاط والتزاوج والمصاهرة التى تمت بين القبائل العربية الوافدة مع العناصر الوطنية السوداء هذا الاختلاط نتج عنه محو كل ما يمين العرب عن السود وفي النهاية هم شعب اسود قدم من اعالى النيل الأزرق وسيطر على الجزء الجنوبي من الجزيرة (98).

#### 2- الأصل الشلكاوى:

يعتبر جيمس بروس أول من نسب الطبقة الحاكمة من الفونج إلى اصل الشلك ويبدو انه جمع معلوماته من احمد سيد القوم مدير شئون القصر الملكى آنذاك وخلاصة ما جمعة هو إن أمه من السود تعرف بالشلك تسكن الشواطئ الغربية للنيل الأبين إذ هجموا على الولايات العربية وهزموها في معركة اربجي وعند قيام مملكة الفونج كان الملك وجميع الشلك عبده الأوثان ولكنهم اسلموا بغرض التجارة مع القاهرة وفسر كلمة الفونج بمعنى سادة أو أحرار (99). يبدو إن قول بروس غير صحيح؛ لان كل المؤرخين اجمعوا إن الملك عند قيام دولة الفونج كان مسلما ونحن نعلم إن الصلة بين السودان ومصر قديمة قدم التاريخ وهذه الصلة التي أسهمت في ازدياد نفوذ المسلمين في السودان.

الشلك من القبائل النيلية التي تسكن في منطقة فشودة على الشاطئ الأيسر للنيل الأبيض والأيمن للنيل الأزرق وكانت ديار هم تمتد إلى منطقة الجزيرة أبا ولكنا نلحظ إن النسابة لم يستطيعوا التوفيق بين سواد بشرة الفونج وادعائهم الأصل العربي الاموى فربطوا بين اصل الفونج والشلك. الدينكا ينسبون إلى حسن الهلالي وهو بن المة سوداء (100).

<sup>(&</sup>lt;sup>97)</sup> يوسف فضل: مرجع سبق نكره، ص47.

<sup>(98)</sup> محمد النور بن ضيف الله، الطّبقات، تحقيق يوسف فضل، ص 39 هامش رقم 3.

<sup>(99)</sup> نفسه، ص 50–51.

<sup>(100)</sup> Mac Michael, Opci. P-127.

ومما يرجح وجود صلة بين الشلك والفونج تشابة القتل الطقس عند الفونج مثلما كان منتشرا عند الشلك (101). ثم إن وجود بعض المقاطع مثل (با) و (فا) في أسيماء القرى عند الشلك وقرى منطقة فازوغلى وانتشار نفس الأسماء في المنطقتين وذلك يقوى وجود الصلة بين الشلك والفونج إما عن طريق الغزو أو الهجرة (102) أو الجوار. وان تعذر إثبات وجود صلة عرقية بين الشلك والأسر الحاكمة في مملكة الفونج هذا لا ينفي وجود علاقات لغوية وثقافية بين الشلك والشعوب القاطنة جنوب مملكة الفونج في المنطقة التي تعرف باسم فازوغلى أو جبال الهمج والتي توصل بعض المورخين إلى أنها مهد الأسرة التي أنشأت تلك المملكة مع العلم بان دولة الشيلك امتدت إلى الكورة (أليس) على النيل الأبيض حتى منطقة الجبال (موية بيوت دود) وهي حلقة الوصل (103) بين كوستي حاليا على النيل الأبيض وسنار على النيل الأزرق.

#### 3- الأصل البرناوى:

نسب المؤرخ اركل (104) اصل الفونج إلى البرنو بعد إن جمع قدرا من الروايات المتداولة في دارفور وصلتها بملكة برنو وخلاصة راية إن عمان ابن سلطان برنو بعد هزيمته نزح إلى حوض وأدى النيل حيث سيطر على الشلك ثم على مملكة سوبا ويؤيد نظريته بأن البرنو والفونج يدينون بالمذهب المالكي ويضيف بأن اسم عمارة يكثر في منطقة برنو لكن المذهب المالكي دخل مملكة الفونج من مصر وان منطقة برنو هاجر إليها العلماء من المغرب والصلة الثقافية ليست دليلا على وحده الموظن وكذلك تشابة الأسماء.

(102)Crawford: The Funj Kingdom Of Sennar, Glouceser, P127.

<sup>(101)</sup> يوسف فضل: القتل الطقس عند الفونج، مجلة الدراسات السودانية، السودان، الخرطوم، مجلد 2 عدد أول، 1970 م، ص32-42.

<sup>(103)</sup> يوسف فضل: مرجع سبق ذكره، ص54. (103) المحكومة الثنائية في السودان وكتب كتابا وعدة مقالات في مجلة السودان في مجلة السودان في محلة السودان في محلة السودان في محلة السودان في درسائل ومدونات S.N.R وهو ليس راوية مثل جيمس بروس إنما باحث وراية أخذه من البرنو عندما كان مفتشا في مديرية دارفور.

#### - الخاتمــة:

ابعد هولت والباحثة تويدة في انتساب الفونج إلى اصل البرنو وذكر إن واحدا من المخطوطتين اللتين تؤرخان الملوك البرنو لا تذكر شيئا عن طرد عثمان بن كادى من بلادة (105). ومن ثم قام هولت بدراسة اصل الفونج على ضوء ما جاء في مخطوطة كاتب الشونة نسخة فينا حيث ابعد قرة انتساب الفونج إلى بني أمية وتقول المخطوطة (الشائع إن كبارهم يجتمعون عند كبيرهم وياتون بالطعام فأكل من سبق اكلوة ويقيمون بالجيلي حتى جاءهم رجل من السافل فنزل بينهم ونظر أحوالهم فأشار عليهم وصسار كلما جاء طعام يحبس حتى يجتمع فيقوم ويفرق عليهم فكانوا يأكلون ويفضل الباقي فقالوا رجل مبارك لن يفارقنا فزوجوه بنت ملكهم وولدت ولدا فلما كبر مات جده فاتفق رأيهم إن يجعلوه محل جده ويتبعوه ففعلوا ذلك ويذكر نادلر (106) رواية مشابهه لروايسة كاتب الشونة يقول فيها إن عبد الله بن عبد الحكم الاموى لجأ إلى الحبشة بعد قبام الخلافة العباسية ودرس القرآن ودرسة وكسب عطف الناس وعلمهم طريقسة الآكل الصحيحة فنزلت البركة على ما يأكلون وفرح به الملك وزوجة بنته وكان من أبنائه عمارة دونقس.

والفونج سواء أكانوا ينتسبون إلى بنى أمية أو من الشلك وهو الأرجح عندى فهم قوم جاءوا من اعالى النيل الأزرق واختلطوا بالسكان وسيطروا على جنوب الجزيرة (107).

والملاحظ فى التشابة بين رواية كاتب الشونة ونادلر زواج الرجل من بنت الملك وتولى ابنة العرش مستغلا نظام الوراثة عن طريق الأم ذلك النظام الذى كان موجودا فى شرق وشمال وجنوب السودان وهناك ما يشبه الإجماع فى هذه الروايات من انه عربى مسلم وربما كان أمويا. وهناك أسطورة صومالية تهذكر بهان هناله اسرة

<sup>(105)</sup> Holt: Op. Cit, J.A.H, Iv. L.P40-42.

<sup>(106)</sup> Nadler, L. F. "Fung Origins," S.N.R, Xiv Part 1 (1931), 63-64. محمد النور بن ضيف الله: الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص 39 هامش رقم 3.

صومالية تعرف باسم (عيلة فون) رحلت من الصومال واستقرت في الاراضي السودانية وأطلقت اسمها على منطقة عليفون واشتبكت مع الحاكم النوبي بموازرة العرب المسلمين واستولت على الحكم في الاراضي السودانية حيث ظهرت إلى الوجود باسم سلطنة الفونج (108) ولا نشك في إن قبول القبائل العربية في السودان لزعامة الفونج لابد أنها بسبب قوى يعود إلى زعامة تاريخية وليس هناك من يستحق ذلك سوى آل هاشم أو آل أمية. ومن ثم فإن الفونج وغيرهم من القبائل الشمالية ما هم إلا خليط من أب عربي وأم شلكاوية أو دينكاوية أو اي من قبائل الشمالية السودان فالعرب لم يحضروا نساءهم فتزوجوا بأهل البلد الأصليين واسترقوهن أو سبوهن وأصبحن أمهات لأولادهم.

#### - التحالف السياسي بين عمارة دنقس والعبدلاب:

فى أوائل القرن السادس عشر الميلادى لفظت مملكة علوة المسيحية آخر أنفاسها حيث تكاثر العرب فى إقليمها واعتنق كثير من رعاياها الإسلام واختلطوا بالعرب وتحدثوا العربية وفى هذا التاريخ تم ميلاد دولة الفونج الإسلامية التى اشتملت على عناصر مختلفة عربية وحامية وشبه زنجية لذا نجدهم ذوى ثقافات مختلفة ومختلطة ويصف حالهم صاحب الطبقات (109). قائلا لم تشتهر فى تلك البلاد مدرسة علم ولا قرآن ويقال إن الرجل يطلق المراة ويتزوجها غيرة فى نهارة من غير عدة وهذا يوضح مدى الجهل الذى كان يعم المنطقة آنذاك .

نشأت مملكة الفونج الإسلامية في 1504م بتحالف كل مسن الفسونج والعبدلاب ويروى الشيخ عبد الدافع (110). انتقل الفونج من جبال الجنوب (111) إلى جبل مويسة المجاور لجبل سقدى على مقربة من سنار وكان كبيرهم عمارة ود دنقس وفي جوارهم قبيلة من عرب جهينة تعرف بالقواسمة وعليها شيخ شديد ألباس يقال له عبد الله جماع

<sup>(108)</sup> ضرار مىالح ضرار: هجرة القبائل، ص357.

<sup>(109)</sup> محمد النور بن ضيف الله، ص39.

<sup>(110)</sup> نعوم شقير: مصدر سبق نكره، ص386.

<sup>(</sup>ا۱۱) جبال الجنوب يقصد بها جنوب منطقة كوستى حتى ملكال وجنوب جبل موية حتى فازوغلى على النيل الأزرق.

فاتحد عمارة وعبد الله على ضم كلمة المسلمين ومحاربة النوبة ونزع الملك من ايدى العنج فحشدا الجيوش وهاجما العنج فى سوبا وقتلوهم شر قتلة واخربا سوبا ثم سدارا إلى قرى فقتلا ملكها واستوليا على البلاد كلها وذلك سنة 910ه – 1505م. ويؤكد ذلك صاحب الطبقات قائلا (إن الفونج ملكت ارض النوبة وتغلبت عليها أول القرن العاشر سنة عشر بعد التسعمائة وخطت مدينة سنار خطاها الملك عمارة دونقسس (112). على اسم جارية فسميت البلاد باسمها (113). وعرف وأدى النيل من بلاد الحبشة على النيل الأزرق إلى مشو فى إقليم دنقلا بمملكة سنار (114).

امتدت مملكة سنار من الشلال الثالث إلى أقصى جبال فسازوغلى شسمالا ومسن سواكن على البحر الأحمر إلى النيل الأبيض شرقا وغربا (115) وكان الحد بين مملكة سنار ومشيخة قرى مدينة اربجى (الحصاحيصا الحالية) التى قيل أنها اختطست قبسل سنار بثلاثين سنة (116). واختطها رجل يسمى حجازى فمن اربجى جنوبا كان تابعا لملوك الفونج ولا دخل لمشايخ قرى فيه ومنها شمالا إلى الشلال الثالث كان تابعا لإدارة مشيخة قرى تحت سيادة ملوك الفونج (117) ويستبعد يوسف فضل امتداد نفوذ العبدلاب من الجهة الجنوبية الشرقية إلى الحبشة ويذكر أنهم كانوا يسيطرون فقط على الأجزاء المتاخمة لهم من ارض البطانة (188). هذه البلاد يحكمها شيوخ يختار هم ملك سنار أو وزيره وهم أقرباء الملك أو الشخصيات الكبيرة في بلاطة ويسمون الفونج والسكان من النوبة والوثنيين (119) وكان ملك العبدلاب يعرف بالمانجل (120). أو الملك.

<sup>(112)</sup> أمحمد النور بن ضيف الله مرجع سبق ذكره، ص39.

<sup>(113)</sup> نعوم شقير، مرجع سبق نكره، ص386.

<sup>(</sup>١١٩) مكى شبيكة: تاريخ شعوب وأدى النيل، ص318.

<sup>(115)</sup> نعوم شقير: مرجع سبق ذكره، ص387.

<sup>(116)</sup> يوسف فضل: تاريخ الممالك، ص62.

<sup>(117)</sup> نعوم شقير: مرجع سبق نكره، ص387. (118) يوسف فضل: مرجع سبق نكره، ص62.

<sup>(119)</sup> نسيم مقار: الرحالة الأجانب في السودان، ص12.

<sup>(120)</sup> مانجل وما مجلق ومانجلك لقب عرف به ملوك العبدلاب في مملكة الفونج واصل الكلمة ومعناها مختلف عليه قال يوسف فضل أنها الوزير بلهجة الهمج وقال نعوم شقير أنها مشتقة من مانجل إلا أياك وقبل أنها من امانوكيل بلهجة الطوارق وتعنى زعيم القبيلة (عون الشريف قاسم، قاموس اللهجة العامية في السودان، ص2، 11).

وكان حكمهم المباشر ينحصر بين حجر العسل واربجي وكانت قرى حاضرتهم أول الأمر ثم انتقلوا منها إلى حلفاية الملوك في القرن الثامن عشر (121). اعتمد العبدلاب على سلسلة من المشيخات ذكرها نعوم شقير (122) قائلا ربما كانت زعامات نوبية قديمة انتقلت السلطة فيها من النوبة إلى العرب بعد إن صساهروهم وأول هذه الممالك في الجنوب مملكة الجعليين بين حجر العسل والدامر ومركزها شندي ثـم المجاذيـب ومركزهم الدامر ويمثلون الزعامة الدينية ثم مشيخة الميرفاب ومركنزهم بربر ولهم ككر وطاقية واشتهروا بالكرم والشجاعة ثمم مشميخة الرباطماب والمناصمير والشايقية ومملكة الدفار ودنقلا والخندق وارقو ومن هنذا يتضبح إن العبدلاب سيطروا على رقعة واسعة.

هذا التحالف الذي تم بين الفونج والعبدلاب يمثل نوعا من الحكم الثنائي المذي يعطى الفونج المقدمة في إدارة البلاد وعلى الرغم من إن عمـــارة وعبـــد الله كـــانوا كالاخوين إلا إن رتبة عمارة أعلى من رتبة عبد الله ويلذكر كاتسب الشونة (123) إن عمارة كان الملك بعد إن قاتل العنج وتمتاز حكومة مملكة الفونج الإسلامية باللامركزية حيث كانت المملكة مقسمة إلى عدة ممالك ومشيخات من سنود ونوبة وعرب وحضر وبادية وكان كل ملك أو شيخ يدفع الجزية لملك سنار إلا إن له نوعا من الاستقلال (124) وكان تدخل سلاطين الفونج في شئون الأقاليم لا يتعدى الضـرائب مباشرة بما في ذلك ملوك العبدلاب (125) وإذا رفضت المشيخات تسديد ما عليها من ضرائب أو الامتثال لاختيار السلطان لشخص معين ومن ثم فان قــوة جــيش الفــونج الرادعة كانت صمام الأمان لكثير من حالات التمرد (126). وإذا مات للعبدلاب ملك

<sup>(121)</sup> يوسف فضل: مرجع سبق ذكره، ص62.

<sup>(122)</sup> جغر افية وتاريخ السودان ج2، 424–431.

<sup>(123)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره ص6.

<sup>(124)</sup> نعوم شقير، مرجع سبق نكره، ص387.

<sup>(125)</sup> يوسف فضل: تاريخ الممالك، ص67. (126) نفسة، ص60.

اختار أهل الحل والربط من البيت خليفة له من ابنائة أو إخوانه ويجب إن يؤيد من ملك الفونج (127). الذين يختارون أكثر الأشخاص ملاءمة لهم لتتفيذ سياستهم.

كان سلاطين الفونج يحكمون الجزء الجنوبي من الجزيرة بين اربجي وسنار حكما مباشرا ويشرفون على المشيخات شبه المستقلة والتي أوردها نعوم شقير فيما يلي (128):

- 1- مشيخه خشم البحر التي تقع على النيل الأزرق بين رنقة والروصيرص ويقال شيخ البحر كان من القواسمة إلا أنهم صاهروا الفونج.
- 2- مشيخه فازوغلى بالقرب من الروصيرص وتدل أسماء ملوكها التى أوردها نعــوم شقير بأنهم لم يختلطوا كثيرا بالعرب وببينهم كثير من عبده الأوثان.
  - 3- مشيخه الحمدة وقامت على نهر الدندر ومشايخها يخاطبون بلفظ مانجل.
- 4- مشيخه بنى عامر وقامت على البحر الأحمر وتشمل أربع قبائل هى البجة والخاس وبنو عامر والفايتاب منحهم ملك سنار ككر وطاقية ولغتهم العربية.
  - 5- مشيخه الحلنقه في جبل كسلا على القاش.

كانت مشيخة العبدلاب في سلطنة الفونج تشبة دولة داخل دولة لها نظامها المتميز في مجال الحكم والقضاء والنظم المالية والعسكرية وجرى حكمها على أساس نظام الوراثة المحصورة في أبناء وأحفاد عبدالله جماع.

واعتمد الفونج مثل العبدلاب على عنصر المصاهرة لتقوية علاقاتهم بالقبائل فكانوا يزوجون حكام الأقاليم من زعماء القبائل من أميرات بلاطهم فيضمنوا بذلك مراقبة الزوجات لأزواجهن الزعماء ويضمنون كذلك تتشئة خلفائهم على الولاء للفونج (129). اعتمدت مملكة الفونج في تنفيذ سياستها على جيش مدرب أهم عنصر فيه الخيالة ذوو الأسلحة الثقيلة وهي عبارة عن قميص من الحديد وخوذة نحاس ورمح

<sup>(127)</sup> نفسة نفس الصفحة، نفس الصفحة.

<sup>(128)</sup> جغر افية وتاريخ السودان ج2، ص421-423.

<sup>(129)</sup> قيصر موسى: فترة أنتشار الإسلاء والسلطنات، (641–1821 السودان الخرطوم، ص58.

وسيف ودرع وكان الجنود من السود يركبون جيادا سوداء وهذا (130) الجيش يتكون من الرقيق والمرتزقة (131). وحسب ما ذكر بروس لم يكن عدد الجيش كبير ولكن يبدو انه في حالة الحرب يجمعون خيالة ومشاة من سائر القبائل. وفي عهد السلطان بادى أبو دقن قل الاعتماد على الجنود التقليديين (جنود لولو) بعد الإعداد الكبيرة من الأسرى الذين سبوهم من غزو الفونج لمملكة تقلى والنوبة حيث شديد الملك لكل جندى مكانا للسكن وصاروا من جملة جنوده وتناسلوا فيها وكل حلة أطلق عليها اسم الجسيش الساكن بها (132). ازداد عددهم حتى اعتبرتهم العناصر التقليدية في جيش الفونج خطرا عليها. وهذا الجيش يذكرنا بالحرس الذي اتخذه الخليفة المعتصم بالله وتسار عليه المماليك في مصر. وأول احتجاج على هذا الجيش كان في عهد السلطان بادى الأحمر (جنود لولو) من عزل ابنه اونسه الثالث (1716–1720) ولعل دواع العرل كانت احتضانه للرقيق كابية (1718) ويبدو إن وجود هذا النوع من الجنود سبكون له رد فعل سن على استمرارية الدولة.

بدا الاختلال بين ميزان القوى الذى ينظم العلاقات بين الحليفين الفونج والعبدلاب وظهر الصدام بينهم وتختلف الروايات فى تحديد أسباب هذا الصدام وتخكر روايات العبدلاب إن السبب هو اختلاف فى المسائل الدينية ولكن بدو إن العبدلاب أرادوا التخلص من تلك التبعية بعد إن أحسوا بشئ من القوة ويرجع يوسف فضل سبب الصدام إلى السياسة التنظيمية التى ابتدرها السلطان دكين بن نايل (1563-1570م) الذى يروى عنه انه رتب الدواوين أحسن ترتيب وجعل لهم قوانين مربوطة لا يتعداها احد من جميع مملكته وجعل لكل جهة من جهات مملكته رئيسا معلوما ويبدو إن هذا التصرف أدى إلى اختلال فى ميزان القوى مما جعل الشيخ عجيب يستشير الدولى

<sup>(130)</sup>Bruce, J.:Op.Cit, P391.

<sup>(131)</sup> شوقى عطا الله الجمل: مرجع سبق نكره، ج1، ص310.

<sup>(132)</sup> احمد بن الجاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص9-10.

<sup>(133)</sup> يوسف فضل، مرجع سبق نكره، ص69.

الشيخ إدريس ود الأرباب قائلا إن الفونج غيروا العوايد علينا (134) فأشار عليه الشيخ بعدم حربهم ولم يسمع الشيخ عجيب النصح وعصا سلطان الفونج فبعث له السلطان عدلان ولدداية (1640–1612م) جيشا بقيادة بادى بن رباط الذى هزمهم وقتل الشيخ عجيب (135).

أضعفت سلطة الفونج بعد تسلط الوزراء الهمج علهم وذلك بعد انتقال السلطة إلى السلطان نول الذي تربطة صلة قربي بالاونساب عن طريق امة (136). وفي عهد السلطان بادي طرد أعيان الفونج واعتمد على الرقيق وحتى يتخلص من منافسية بعثهم في جيش لمحاربة المسبعات في كردفان سنة 1747م.

وبدأ تسلط الهمج (137) على الحكم وتوارث وزراؤهم الآمر حتى سقوط دولة الفونج وشهدت الأربعون سنة الأخيرة من حكم الفونج سلسلة من الحروب الأهلية والثورات الداخلية ولما زحف الجيش التركى عام 1820م لم يجد مقاومة إلا مسن الشايقية في الشمال وخضعت له البلاد بعد إن مزقتها الخلافات القبلية وصدراعات الفونج والهمج فيما بينهم.

#### ج- العلاقة بين الفونج والعسبدلاب:

لم تجد العلاقة بين الفونج والعبدلاب تقويما دقيقا من الباحثين وربما يرجع ذلك إلى ندرة المصادر الأصلية التي بحثت في هذا الموضوع مع العلم بان اغلب الكتاب الأجانب (138) الذين كتبوا عن دولة الفونج حددوا العلاقة بأنها علاقة حاكم بنائبة

<sup>(134)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق ذكره، ص63.

<sup>(135)</sup> نفسه ص 64.

<sup>(136)</sup> يوسف فضل، مرجع سبق ذكره، ص71.

<sup>(137)</sup> هم بقايا الشعوب الأصلية التي كانت تسكن الجزيرة عند قيام مملكة الفونج ويقول السبعض أنهم خليط من النوبة والعرب (نفسة، ص72).

<sup>(138)</sup> من هؤلاء الرحالة بوركهاردت وطايو وبروس وكرمب وبونسية وجمسيعهم قصدوا سنار ووجدوا الترحيب من ملوكها وربما دونوا منهم هذه المعلومات (انظر نكولز، الشايقية، ص22) لذا ربما انحاز هؤلاء الرحالة إلى جانب الفونج هذا بالإضافة إلى إن بروس جمع معلوماتة من احمد سيد القوم الذي يحسب من أفراد البيت المالك لهذا يمكن إن تعد كتابات هؤلاء الرحالة تمثل وجهة نظر الفونج.

أو وزيرة وحتى الباحثين المحدثين الذين جاءوا بعدهم رددوا هذا الراى (139) إلا إن مصادر العبدلاب لها موقفا مغايرا لذا رأينا إن نوضحة قبل محاولة الوصول إلى رأى نراه جديرا بالترجيح ترى مصادر العبدلاب إن الفضل في إسقاط مملكة علوة وقيام مملكة سنار يرجع إلى عبدالله جماع الذي نجح في جمع شمل القبائل العربية وتوحيد كلمتها لمحاربة العنج واستطاع إن يفتح مدن مملكة علوة الواحد تلو الأخرى (140) ولهذا هم ملوك البلاد الحقيقيين.

إن هنا يتبين للقارئ صورة الدولة والحكم الذي كان قاتما في السودان في الفترة من 910-1236ه - 1821-1504م هي دولة لها قاعدتان أحداهما سنار وزعامتها على السود والجزيرة والنيل الأزرق حتى الروصيرص والكرمك والجبال المتاخمة للحبشة والثانية في قرى وزعامتها على العرب من الحبشة جنوبا إلى أسوان شمالا والى سواكن شرقا والى سلطنة الفور غربا (141) وكل من العبدلاب والفونج يتصرب بحرية في منطقتة وله السيادة المطلقة لاسلطان لاحدهما على الآخر إلا التفاهم فسي الأمور التي تهدد البلاط بخطر وتذهب روايات العبدلاب إلى انه حين أتوا دنقلا احضروا معهم الفونج وعينوا منهم وزراء وهذا يوحي إن السيطرة كانت في يد العبدلاب وتقول مصادرهم إن سبب عدواتهم مع الفونج في عهد عجيب هو زعم الفونج إن هناك اتفاقا يمنح الفونج حق الأفضلية على العبدلاب ولم يكن فيي وسع

<sup>(139)</sup> من هؤلاء المحدثين مصطفى محمد مسعد الذى ذكر إن شروط الحلف إن يكون عمارة هو المقدم على عبد الله فى الزعامة وحمل لقب ملك وان يحل عبدالله محله مدة غيابة اى انه بمثابة نائسب الملك. مصطفى محمد مسعد، الإسلام والنوبة فى العصور الوسطى، مصسر، القاهرة، مكتبة الانجلو المصرية، 1960م ص208 ومنهم كذلك محمد عوض الذى وصف شيخ العبدلاب بنائب الملك، السودان الشمالي سكانة وقبائلة، مصر، القاهرة، لجنة التأليف والترجمة، الطبعة الأولى، الملك، السودان الشمالي محمد الفاتح قريب الله، التصوف فى السودان فى نهاية عصسر الفونج، لسودان، الخرطوم، آداب جامعة الخرطوم 1987، ص125، وعبد العزير أمين عبد المجيد، التربية فى السودان فى القرن التاسع عشر، مصر، القاهرة، 1949م ج1، ص28.

<sup>(</sup>ا<sup>14۱)</sup> محمد صَالَح مَحَى الدين: مشيخة العبدلاب وإثرها في تاريخ السودان الحديث (190ه – 1236ه، 1504م-1821م) السودان، الخرطوم، الدار السودانية للكتب، 1972م، ص19.

عجيب إلا إن ينكر ويؤكد انه الملك الأوحد ثم ساق جيشة وطرد الفونج من سنار (142) وعلى ضوء ما سبق يتبين لنا من مصادر العبدلاب المخطوطة إن كل واقعة تنطق بالاستقلال الكامل للعبدلاب وتنفى التبعية جملة وتفصيلا حتى إن الحرب التي نشسبت بين الفونج والمسبعات في (1160ه - 1754) ذكرت مصادرهم انه كانت بينهم وبين مسبعات باعتبار إن كردفان كانت تتبع لهم وتعرضت لغزو مسبعات ولما حاربهم شيخ العبدلاب قتل ومعه أخوة وابن اخية ولما سمع ملك سنار خشى إن يثأر شيخ العبدلاب الجديد لأبية وعمة وابن عمه فتسدخل حسسب العهسود التسى كانست مبرمسة بسين الحكومتين (143) وهكذا فان مصادرهم تحررهم من اى نفوذ.

#### - استقلال العبيدلاب:

ورد في كتاب الطبقات ما يوحى باستقلالية العبدلاب ووجود حكومتين منفصلتين في السودان فيقول ود ضيف الله بن محمد الجعلى الفضلي عندما يتحدث عن العلماء الذين قدموا للسودان فيقول: (وقدومهم في دولة الملك بادي أبو رباط وفي قرى الأمر داير بين قنيصى وعجيب)(144).

إذا كانت سنار فقط لاكتفى بذكر ملك الفونج لكنه ذكر قرى كـــذلك باعتبارهمــا دولتين مستقلتين وعندما يترجم للشيخ بدر الدين أم بارك يقول (هو احد الأئمة الأربعة الذين كانوا في عصر واحد وانقادت لهم العرب والعجم(145) من يتأمل هذا النص يقرأ بان كل منها دولة قائمة بذاتها دولة للعرب وأخرى للعجم.

وفي ترجمة الشيخ النور أبو قصمه يقول (اعطاة الله قبولا عند ملوك الفونج والعرب) وإذا كان العرب جزء من الفونج لاكتفى ود ضيف الله بذكر الفونج ولكنـــة فصل الفونج عن العرب.

<sup>(142)</sup> نفسه، ص(20.

<sup>(143)</sup> محمد صالح محى الدين، مرجع سبق ذكره، ص40.

<sup>(144)</sup> الطبقات: (نسخة صديق)، ص5-6.

<sup>(145)</sup>نفسه، ص 37.

ثم يتحدث عن تاج الدين البهارى قائلا (وقدومة أول النصف الثانى مسن القسرن العاشر أول ملك الشيخ عجيب المانجلك(146) هو من الأهمية بمكان ويسدل إن شسيخ العبدلاب كان أوسع شهرة من ملك الفونج والدليل يؤرخ بمدة حكمة. كثيرة نصسوص الطبقات التى توحى بوجود حكومتين وربما عبر عنها صاحبها وهو لا يقصد فيقول فيه ترجمة الشيخ حمد بن إدريس ود الأرباب (ولى الخلافة بعد أبية وقام مقامسة فسى الهيبة والقبول والسكينة والوقار وعجز العرب والفونج)(147) ويقول كذلك (الشيخ بدوى تهدى له سنار وقرى)(148) وسنار عاصمة الفونج وقرى عاصمة العبدلاب وبهما يشار إلى الدولتين.

اعتقد إن استقلال العبدلاب يظهر بوضوح في حرية التصرف في ارض المناطق التي تخضع لنفوذهم بهبة الأرض أو هبه غلتها أو إسقاط خراجها ويقول ود ضيف الله في ذلك إن الشيخ حمد ود أم مريوم كانت له ارض زراعية مفروض عليها نسص الخراج ولما حمل ما عليها لشيخ العبدلاب سألهم عن صاحبها فعلم انه فقيه فقال شريخ العبدلاب الأرض وغلتها تصدقنا بها عليه (149). كثيرة هي نصوص الطبقات التي توضح بان كلا من العبدلاب والفونج قائم بذاته ولا تتبع دولة أحداهما للأخر.

وتروى الطبقات إن محمد ولد أبو سنجر ذهب من الحلفاية (تابع للعبدلاب) إلى سنار ليطلب من الشيخ عمار بن عبد الحفيظ إن يشفع له عند الشيخ عجيب شيخ العبدلاب (كان العلماء لا ترد لهم شفاعة) ليعفية من إخراج رض على أرضة (150) هذا دليل على إن العبدلاب لهم سلطان على مشيختهم.

<sup>(146)</sup> نفسه، ص 44.

<sup>(147)</sup> الطبقات: نسخة صديق، ص58.

<sup>(148)</sup> نفسه، ص39.

<sup>(149)</sup> نفسه، ص 39.

<sup>(150)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق نكره، ص117-118.

نستنتج من مخطوطة كاتب الشونة إن الملك بادى أبو دقن منح العبدلاب الامتياز الذي أعطاه لنفسه عندما شيد لنفسه قصر الحكومة وتقول المخطوطة (وعين لكل واحد من كبرياء دولته بابا يدخل منه ويخرج ... إما الباب التاسع فلل يسدخل منسه احسد ولا يخرج إلا الملك نفسه أو ولد عجيب (151) هذا اعتراف ضمني بمساواة العبدلاب مع الفونج.

ويروى كروفورد (152) كيف إن ملك الفونج أرسل طبيبه الخاص كرمب رغم مرضه لمعالجة شيخ العبدلاب حرصا منه على العلاقة التي كانت تربط بين الدولتين.

يتضمح مما تقدم إن العبدلاب كانوا يسيطرون على مشيختهم دونما تدخل من الفونج إلا إن ما ذكرة إبراهيم عبد الدافع يخالف ذلك حيث يقول (ولما تم لهم النصسر على النوبة واستولوا على محلاتهم اتفق رأى عمارة بان يكون هو. الملك عوضا عن ملك علوة التي هي سوبا كونه الكبير وعبد الله يكون في مكان ملك قرى وكان عمارة وعبد الله كالأخوين إلا إن رتبة عمارة أعلى ورتبة عبدالله دونه إذا كانــــا حاضــــرين , فيكون المقدم وإذا غاب عمارة يكون عبد الله هو المقدم على الجميع ويعامل بما يعامل به عمارة ولم تزل تلك العادة جارية بين ذراعيهم إلى انقضاء مملكتهم (153) .

إما مخطوطة كاتب الشونة والتي هي اصل كل المخطوطات فيسرى صساحبها (... وقطع أشجارها (غابة سنار) الملك عمارة دونقس وهو أولهم وصبار ملكهم بها بعد إن قاتل الفونج مع عبدالله القريناتي القاسمي أبي عجيب الكافوتة ورجع إليه وبقسي ملكة فيها والشيخ عبدالله المذكور في قرى (154)).

التحاد بن الحاج أبو على: مرجع سبق ذكره، ص10. (151) الحمد بن الحاج أبو على: مرجع سبق ذكره، ص10. (152) Crowford, O.G.S: The Fung Kingdom Of Sennar, Pp, 221. (153) أحمد بن الحاج أبو على: تَاريخ ملوك السودان واقاليمة تحقيق مكى شبيكة، السودان، الخرطوم، مطبوعات كلية غردون، 1947م - ص5-6.

<sup>(154)</sup> أكد الشاطر بصيلي محقق هذه المخطوطة: أنها من وضع الشيخ احمد بن الحاج أبو على كاتب الشونة وأنها اصل كل المخطوطات واصعبها (مقدمة مخطوطة كاتب الشونة).

لم يرد في هذه المخطوطة الجزء الذي أخذناه من مخطوطة عبد الدافع والذي يبدأ بـ (ثم اتفق رأى عمارة بان يكون هو الملك ... الخ) مما يدل على انها من وضع إبراهيم عبد الدافع ويؤيد الشاطر بصيلي ذلك بقوله (إن الشيخ إبراهيم (1800–1882) قام بتنقيح هذه النسخة من ناحية الصياغة أضاف إليها وغير وبدل) (155).

ومما سبق أرجح إن تكون العبارات التي ميزت عمارة دونقس على عبدالله جماع لم يقلها كاتب المخطوطة الأصلية وإنما أضيفت لاحقا وعليه هنالك احتمال إن يكون عبدالله جماع وهو الأساس في قتال الفونج (156) وهو ما استنتجة مكى شبيكة عندما قال (إن عمارة حارب الفونج مع عبد الله جماع ولا يتضح لنا زمام المبادأة كان بيد عمارة أم عبد الله ولكن مفهوم العبارة يوضح إن عمارة كان المساعد لعبد الله جماع (157) وهنالك احتمال أخر ذكرناه سابقا وهو إن كل منهم اختار المنطقة التي ألف بينتها دون ضغط من عمارة كونه الكبير. وإذا صح إن عمارة ساعد عبدالله جماع حتى نجحا في وضع نهاية مملكة علوة واختار كل منهما مكانة المناسب إذن عبارات التبعية التي تفهم من بعض الصياغات لا وجود لها إذ لا يدل عليها المصدر الاساسي القديم واستبعد أن يتبل عبدالله جماع إن يكون اقل من عمارة وهو الذي حقق هذا النصر.

يضيف كاتب الشونة: (ثم ملك بعده المك عدلان ولد ولدداية وهو صاحب قتساب كركوج وهو الذى قتل الشيخ عجيب الكافوتة لما عصاه وخرج عن طاعته سار إليه من سنار ويقال انه نزل بألتى (158) هذه السطور توضح نفوذ الفونج على العبدلاب وهذا يناقض ما ذكرناه عن استقلالهم وان صحت هذه الرواية ونحن نشك فى ذلك لان واقعة كركوج حدثت فى 1017ه - 1609م وكتب احمد أبو على مخطوطة الشونة فى واقعة كركوج حدثت فى 1017ه - 1609م وكتب احمد أبو على مخطوطة الشونة فى

<sup>(155)</sup> نفس المخطوطة، المقدمة.

<sup>(156)</sup> جمعت عن ذلك كل مصادر العبدلاب ويوسف فضل وهولت وما كمايكل.

<sup>(157)</sup> مكى شبيكة مملكة الفونج الإسلامية، ص25.

<sup>(158)</sup> احمد بن الحاج أبو على: مرجع سبق ذكره، ص8.

<sup>(159)</sup> انظر مقدمة المرجع السابق.

القرن إذن خبر هذه المعركة نقل إلى كاتب هذه السطور ربما عن طريق أحفاد الفونج الذين يروون لصالحهم أو ربما هذا الكاتب كان ينحاز لجانب الفونج ويروى تاريخهم من وجهة نظرهم ويهمل تاريخ العبدلاب لعدم اطلاعة على أحوالهم (160).

ويروى كراوفورد تمرد عجيب على ملوك الفونج ويقول إن سبب الحرب هو سعى عجيب إلى توسيع رقعة دولته على حساب مملكة الفونج (161) وتقول مصادر العبدلاب إن السبب المباشر هو إن فرض الملك عبد القادر الثانى (1003هـما009ه، 1599م-1605م) على القبائل الخاضعة للعبدلاب الفروض والجبايات واخذ يقسو في تعاملة معهم (162).

#### - ظاهرة الاستقلال والتبعية:

رغم ما ذكرناه من استقلال للعبدلاب إلا إن أكثر الإحداث تشير إلى إن الفونج سطع نجمهم وعلت شهرتهم وراسلهم وقصدهم الرحالة الأجانب وحملت اسمهم أول دولة إسلامية في السودان فقيل مملكة الفونج وحتى المراجع التي ذكرت استقلال العبدلاب أوضحت نوعا من الامتياز مع مراعاة عدم انتهاك سيادة العبدلاب وارجع بعض الكتب هذه العلاقة إلى مصاهرة تمت بين البيتين لم تتحدث عنها كتب التاريخ وقال هذه المصاهرة نستوضعها من العلاقات التي نشأت بين ذرية عبدالله وعمدارة دونقس (163) ربما استند هذا الكاتب على ما جاء في مخطوطة كاتب الشونة انه بعد انقطاع نسل الفونج بوفاة أونسا بن بادي الأحمر وانتقل الحكم من سنار إلى الملك نول (164) حتى تغيرت العلاقات بين الطرفين ويفسر أبو سليم هذه العلاقة على ضوء ما ذكرة الشيخ محمد الأمين والشيخ بادى بن مسمار اللذان أشارا إلى العلاقة بينهما وبين

<sup>(160)</sup> المرجع نفسه، ص 83.

<sup>(161)</sup> The Fung Kindom of Sinner, P, 66.

<sup>(162)</sup> صلاح محى الدين: مرجع سبق نكره، ص 41.

<sup>(163)</sup> حسن إبر اهيم حسن: الإسلام والثقافة العربية، ج1، ص118.

<sup>(164)</sup> احمد بن الحاج أبو على: مرجع سبق ذكره، ص20.

السلطان حيث ذكر أنهما أمينا أسراره ومنفذا احكامة وقد يدل هذا على درة السلطة المركزية عليها أو على نوع من الوفاق والمودة بين بلاطي سنار وقرى (165).

والملاحظ إن هذه التبعية تقضى بان يدفع شيخ العبدلاب قدرا من المال — عينا أو نقدا لدولة الفونج رمزا لهذه التبعية ويذكر (نكولز) إن ولاية دنقلا قد أدت لسلطان سنار في القرنين السادس عشر والسابع عشر نوعا من الجزية ونحن لا نعرف ما إذا كانت سنوية أو كانت تؤدى بنظام ما، وما هي قيمتها (166) وبالإضافة لهذه الجزية كان لسلطان سنار حق اختيار من يخلف الحاكم المتوفى من أفسراد أسسرته (167) ويسذكر بونسية (168) انه شاهد إثناء وجودة بسنار شيخ العبدلاب جاء إلى سنار ومعه قدر مسن المال والخيل والعبيد وهي ترسيخ الصداقة بين الحليفين وربما إن موارد سنار كانست محدودة (169) والأرجح أنها لم تكن جزية لأنه ليس هنالك دليل على ذلك والجزية تفرض على أهل الذمة (170) والعبدلاب مسلمين إذن هي دعم من العبدلاب للفونج وبعد إن ساءت العلاقة دفعها العبدلاب لاتقاء شر الهمج الذين عرفوا بالضعف ويشير بوركهاردت إلى إن ملك العبدلاب كان يقدم لملك سنار مالا مقابل الاعتراف به خلفا للمتوفى (171) هذا الاعتراف له ثمن أو بمثابة رشوة كما أطلق عليها نكولز (172) حتى يأمنوا جانب الأتراك.

<sup>(165)</sup> محمد إبراهيم أبو سليم في تحقيقة للوثائق التي صمنها كتاب (الفونج والأرض) ص22.

<sup>(166)</sup> و. نكولز الشايقية، ص22. (167)

نسيم مُقَارَ: اقتصاد السودان، ص9. (168) Crawford: The Fung Kingdom of Sennar, P. 89.

<sup>(169)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص39.

<sup>(170)</sup> أية 39 من سورة التوبة، الجزية هي ضريبة امن ودفاع وخدمات عامة وضمان اجتماعي ينسال بموجبها الدافع كل صلاحية المواطنة وتقدم له كل الخدمات التي تقدم إلى الحية المسلم قدما بقدم وساقا بساق ويتم تأمين املاكة وعرضة وحمايتة. ويعفى من كل ما تقدم المسلم بدفعة من زكساة أو ضرائب يقتضيها الحال ولا تفرض الجزية الأعلى المستطيع ويعطى المحتاج من أهل الزمسة من بيت مال المسلمين (ضمان اجتماعي).

<sup>(&</sup>lt;sup>171)</sup> بوركهاردت: رحلات بوركهاردت في بلاد النوبة والسودان، ترجمة فسواد انسدراوس، مصسر، القاهرة 1959، ص172.

<sup>(172)</sup> الشايقية، مرجع سبق ذكره، ص32.

ولكن يبدوا إن هذا المال الذي يدفعة العبدلاب. وفي مقابل المساعدة العسكرية لهم وفي ذلك يقول الشاطر بصيلي (وكان على السلطان – كما ذكرت روايات العبدلاب لن يساعد قرى في حالة الحرب) (173) على هذا يمكن إن نقول إن العلاقة بين الفونج والعبدلاب لا هي علاقة ملك بوزيرة كما ذكر البعض ولا العبدلاب هم الأصل والفونج. اقل منهم حسب ما جاء في مصادر العبدلاب بل وحتى لم يتساوى العبدلاب بالفونج.

ولما كان الفونج أصحاب ملك قديم واعرق حضارة ويمتازون بشهرة واسعة لذا منحوا هذا الجزء من موارد مشيخة العبدلاب وما نريد إن نذكرة هنا هو إن العبدلاب بعد ثورة عجيب نالوا استقلالهم في 180ه - 1770م (174) وبعدها كانت شخصية شيخ العبدلاب أو ملك الفونج من حيث القوة والضعف هي التي تحسم العلاقة بين الطرفين.

<sup>(173)</sup> معلم تاريخ سودان وادى النيل: مرجع سبق ذكره، ص71. (174)حسن احمد محمود: الإسلام والثقافة العربية في أفريقيا، ج1، ص320.

### الفصـل الثالث

#### العسلاقة السياسية

أ- علاقات العرب بملوك دولة الفونج

# الفصل الثالث العسلة العسلة السياسية

#### أ- علاقسات العسرب بملوك دولسة الفونسج:

- السلطان عمارة دونقس 5910 - 5940هـ، 1505- 1534:

هو عمارة بن عدلان أول من اشتهر من سلاطين مملكة الفونج الإسلامية وتذكر المخطوطة (أن الفونج ملكت ارض النوبة وتغلبت عليها في أول القرن العاشسر بعد التسعمائة وخطت مدينة سنار خطها الملك عمارة دونقس<sup>(1)</sup> وهو أولهمم) وأول مسن وصفه هو المغامر اليهودي داوؤد روبيني الذي قدم من اليمن ومكث نحو عشرة اشهر من 1522م وحتى 1523م في ضيافة الملك عمارة وقال عنه انه اسود اللون ومسلم ويحكم شعبا من البيض والسود<sup>(2)</sup> ويقصد بالبيض القبائل العربية التي استقرت في المنطقة والسود هم السكان الاصليون. وكان قبل توليه السلطة يقيم في النيسل الأزرق في منطقة خور العلكو<sup>(3)</sup> إذ كان معلما للقرآن وعلوم الشريعة وكان الناس يجتمعون في منطقة خور العلكو<sup>(3)</sup> إذ كان معلما للقرآن وعلوم الشريعة وكان الناس يجتمعون أستقر بها خاطب زعماء العشائر الآخرين شمالي البلاد وخاصة الشيخ عبد الله جمساع استور بها خاطب عمل عسكري ضد العنج ولما تم لهم النصر واتفق رأى عمارة بأن يكون هسو الملك عوضا عن ملك علوه وان عبد الله في مكان ملك قرى وبعدها توجه عمارة إلى سنار وذلك في ما 1500 – 1505م وجعلها عاصمة مملكته وأقام فيها<sup>(4)</sup> ووصف روبيني

<sup>(</sup>النجاشى العظيم) المصادر عميره دونقس لقب اتخذه السلطان عميره ومعناه (النجاشى العظيم) لفظ دو معناه عظيم وقس معناه نجاشى (يوسف فضل: مرجع سبق نكره، ص 40).

<sup>(3)</sup> 

<sup>(4)</sup> أحمد بن الحاج بن على: مرجع سبق ذكره، ص7.

عمارة بأنه كثير التنقل في أجزاء مملكته وكان يصلحبه عدد كبير من الإتباع والخسم ومنهم كبار ضباطه وحكام الأقاليم والقضاة وعدد من الفرسان (5) يتضبح إن عمارة كان يتخذ نظاما إداريا يمكن وصفه بأنه لا مركزي وبسط نفوذه علسي أراضيية الواسعة بتنقلاته ومروره على رعاياه بدلا من أن يقبع في مكان واحد وهذا يدل على انه كسان ملكا مستقرا يقوم بجولاته العادية غير إن ما نسعى إليه هو تحديد المكان الذي وجد فيه عمارة آنذاك حيث يذكر روبيني انه قابلة في مدينة على راس النيل اسمها لأمـول(6) ويذكر كذلك انه عندما فكر في الرحيل خرج من لأمول مقر الملك على النيل ومر في طريقة على انهار ورأى الأفيال ومر بنهر من الطين وفي ثمانية أيام وصل سنار (7) وهذا يعنى انه وجد في مكان غير سنار وربما كان لعمارة عاصمة عسكرية أخرى يجتمع فيها مع أهلة من الفونج في منطقة (لمل) وقد ذكر موضع لمؤل أولول في أكثر من مصدر. تذكر مخطوطة كاتب الشونة إن ابتداء أمر الفونج كان يعرف بلــول وان بلول في الصعيد اي في منطقة إعالي النيل الأزرق التي كانوا بها على قدر ما أراد الله إقامتهم به ثم انتقلوا إلى جبل مويه (8) ويشير نفس المصدر في موضع أخر عند الحديث عن الملك اونسه بن بادى (1127-1130هـ، 1715-1718م) فلما بلغ أهله الفونج ذلك عزله هم وجنود لولو وهم الذين يعزلوه ويولوا قبل ملك الهمج عليهم<sup>(9)</sup> ويشـــير لفـــظ الهمج إلى السكان الوطنيين الذي يقطنون المنطقة الجبليسة الواقعسة غرب وجنوب فازوغلى وعرفت بدار الفونج بعد إن بسط الفونج نفوذهم عليهم ومركز بلاد الهمج هو جبل كيلي (10) وعبارة هم وجنود لولو توحى أنهما فئتان مختلفتان إلا إن نسخة تـــاريخ ملوك السودان في نفس النقطة توضيح أنهما مجموعة واحدة عندما تذكر (حتى بلغيت

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> مكى شبيكه: مملكة الفونج، ص39.

<sup>(6)</sup> مكى شبيكه: مملكة الفونج، ص29.

 $<sup>31</sup>_{0}$   $\frac{(7)}{(8)}$ 

<sup>(8)</sup> جبل بالقرب من سنار على خط عرض 13.28 درجه وطول 33.52 درجه (احمد بن الحساج أبو على، تحقيق الشاطر بصيلى، ص5.

<sup>(9)</sup> نفسه، ص 19.

<sup>(10)</sup> نفسه، صَن 5.

أخياره إلى الفونج بالصعيد وهم جنود لولو)(١١). رجح الشاطر بصيلي إن البيت الفونجي كان يمارس سلطاته في جنوب غرب ارتريا قبل إن ينتقل إلى النيل الأزرق ويتخذ سنار عاصمة له (12) وهو في ذلك ربط بين لول التسى وردت فسى المصسادر المحلية ولمؤل روبيني بجزيرة لامو على ساحل شرق إفريقيا بين كينيا والصومال ولكن بعد المسافة ووعورة الطريق تبعد ذلك الموضع ويرجح يوسف فضل إن تكون هناك ثمة صله بين لمؤل ولول وجبل أولو الواقع (على خطى 10.43 شــمال 34.20 شرق) غرب كيلي وهو يقع على بعد ثمانية أيام جنوب سنار وقد حكم الفونج جبل أولو قبل مجيئهم إلى النيل الأزرق (13) وهكذا تكون أولو فقدت أهميتها بعد إن اختط الفونج سنار عاصمة لهم لكنهم لم يهملوا موطنهم القديم وذلك حسب ما جاء في زيادة عمارة دونقس كما إن عادة القتل الطقسي بين تلك الأسر على نمط ما كان سائدا من ملوك سنار وجنود لولو يعزل السلطان إذا ما ارتكب ما يقلل من هيبة الملك يؤكد هذه الصلة وفي اعتقادي إن من واجبنا إلا نأخذ ما ذكره روبيني مسلما به ونرجع إلى الروايات المحلية التي تلقى الضوء على وطن الفونج الذي سبق تأسيس دولتهم في سنار ففي بعض النسخ من مخطوطة كاتب الشونة والتي رمز إليها الشاطر بصيلي بحرف (ف) تقول المخطوطة عن اصل الفونج (قيل إنهم من بني أمية لما انترع منهم الملك وطاردهم بنو العباس جاء منهم رجلان إلى هذا المحل واستولدوا النساء وان الفونج من نسلهم وقيل إنهم بنى هلاله والشائع إن كبارهم كانوا يجتمعون عند كبيرهم ويأتون بالطعام فأكل من سبق الآكل حتى قدم رجل من السافل فنزل بينهم ونظر في أحـوالهم وصيار كلما جاء طعام يحبسه حتى يجتمعوا ويفرقه عليهم ويفضيل الباقي فقالوت رجل مبارك لا يفارقنا فزوجوه بنت ملكهم ولدت له ولدا فلما كبر مات جده اتفق رأيهم إن يجعلوه محل جده وتبعة الكل ولذا سموا بالأنساب ولما أرادوا الانتقال عملوا لملكهم

<sup>(11)</sup> يوسف فضل: مرجع سبق ذكره، ص42.

<sup>(12)</sup> تاريخ حضارات السودان الشرقى والأوسط، ص 208.

<sup>(13)</sup> يوسف فضل، مرجع سبق ذكره، ص 43.

سريرا والزوجته كذلك وحملوه حتى نزلوا بهم جبل مويه ولما صار لهم الملك صلار لهم السرير عادة فحين يملكون ملكا جديدا يزوجوه من نسل تلك المراة ويسمونها بنت عين شمس ويحملونها إلى حوش الجنوى ويحبسونه سبعة أيام ويخرجون إلى حوش معروف لهم فيه عوايد) هناك تشابه شديد بين ما ذكر في هذه المخطوطة ومسا ذكسره الشاطر بصيلي عن تتويج ملك الفونج في فازوغلي في 1944م ويدعى حميد رجل ابدير إذ إن الملك يحمل إلى حوش الجنوب ويحبس مع عذراء لمدة سبعة أيسام ولا يتعرض لضوء الشمس لان ذلك فيه مخالفة للعوايد(14) إذا أضنا إلى هذا التشسابه فسي عادات أهل فازوغلي مع الفونج في وطنهم الأول قبل سنار ما ذكره كاتب الشونة عن لولو التي هي في الصعيد وكلمة الصعيد يقصد بها جنوب المنطقة ولا تبعد كثيراً عبن العاصمة وهذا يدل على إن جنود (لولو) لقربهم يتدخلون في الأزمات في تولية وعزل ملوك سنار وعلى هذا فان موطن الفونج الذي بسطوا نفوذهم منه هدو منطقة النيل الأزرق حتى حدود الحبشة.

في خلال عهد عمارة قدم السلطان العثماني سليم إلى سواكن ومصدوع وسيطر عليهما ودخل الحبشة بقصد الزحف على سنار ويقول نعوم شقير (انه خاطب ملكها يدعوه إلى الطاعة) وكان لحسن تدبير عمارة إن السلطان العثماني عاد أدراجة وعدل عن غزو سنار مقتنعا بحجة عمارة التي شرحها في رسالة يقول فيها (أنني لا اعلم ما الذي يحملك على حربي وامتلاك بلادي فان كان لأجل تأييد الإسلام فانني أنا وأهل مملكتي عرب مسلمون ندين بدين رسول الله وان كان لغرض مادي فاعلم أن أكثر أهل مملكتي عرب بادية وقد هاجروا إلى هذه البلاد في طلب الرزق ولا شئ عندهم تجمع منه جزية سنوية) وأرسل مع الخطاب كتاب انساب قبائل العرب الذي جمعه له الأمام السمرقندي احد علماء سنار ولما وصل هذان الكتابان إلى السلطان سليم أعجبه ما فيهما وعدل عن حرب سنار (15). ويتضم مما تقدم إن عمارة دونقس منذ 1505م ظهر

<sup>(14)</sup> الشاطر بصيلى: تاريخ وحضارات السودان، ص275.

<sup>(15)</sup> نعوم شقير: مرجع سآبق، ج2، ص388.

كزعيم لدولة ناشئة على أساس اسلامي وبسط نفوذه على حوض النيل الأزرق وكان كثير التنقل في مملكته وان سنار قد اختطت في عهده كعاصمة ولكنه لم يستقر فيها عندما زاره روبيني.

خلف عمارة دونقس ثلاثة ملوك لم تفدنا المصادر شيئا سوى أسمائهم ومدة حكمهم وان كان هناك اختلاف في ترتيبهم الزمني ربما يرجع ذلك إلى أن كتابة هذه الروايات كانت بعد قرنين من ظهور عمارة وحسب ما ورد في مخطوطة كاتب الشونه انه بعد عمارة دونقس خلفه ابنه عبد القادر الذي حكم 940-952هـ، 1544-1534م (16) وفيي عهده حاصر الفونج جبلي سقدي ومويه وهزموا سكانها ثم اسروا زعيميها وقادوهما في سلاسل من ذهب إلى سنار وهناك بعد إن اعتنقا الإسلام وقبلا دفع الضيريبة أعادوهما إلى منصبيهما (17).

#### - السلطان نايل بن عمارة حكم من 952 - 962هـ، 1544-1555م:

تولى الحكم بعد أخيه عبد القادر وكان محبا للعلم والعلماء وخطى عنده الشيخ بانقا الضرير بالشفاعه (18).

#### - السلطان عمارة أبو سكيكين 962-970هـ، 1555-1563:

هو بن عمارة وأخ السلطان نايل ورابع ملوك الفونج يرجح يوسف فضل انه اعتلى العرش بعد السلطان عبد القادر وذلك حسب رواية مسيو كايو في تسلسل ملوك الفونج (19) ولعل ابرز حدث في عهده كان توليته للشيخ عجيب المانجلك مشيخة العبدلاب وشهد عهده استقرارا انعكس على الحياة العلمية والدينية للسلطنة ويتضبح ذلك من وفود العلماء والمتصوفة أمثال الشيخ إبراهيم البولاد من مصر والشيخ تاج السدين

<sup>(16)</sup> أحمد بن الحاج أبو على مرجع سبق نكره، ص7.

<sup>(17)</sup> يوسف فضل: مرجع سبق ذكره، ص63. (18) نعوم شقير، مرجع سبق ذكره، ص401.

<sup>(19)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص 40 هامش رقم 9.

البهارى من بغداد هذا بالإضافة إلى بزوغ نجم الكثيرين من المشايخ واتصالهم بعلماء في الخارج<sup>(20)</sup>.

#### - السلطان دكين بن نايل الادل 970-985ه، 1563-1578ء

هو دكين بن نايل بن عمارة بن عدلان تذكر عنه مخطوطة الشيخ احمد المنقصة ما يلى: (هو من افخر ملوك الفونج رتب الدواوين أحسن ترتيب وجعل لهسم قسوانين مربوطة لا يتعداها احد من جميع أهل مملكته وجعل لكل جهة جهات مملكت وليسا معلوما وقنن لمن عادته الجلوس بحضرته رتبا الأعلى فالأعلى في جلوسسهم إمامسه وتقول المخطوطة انه معروف بملك العادة (21) ويقول يوسف فضل لا أعرف شسرحا لهذه التسمية ولعل اهتمامه بتنظيم مرافق الدولة كتعيين القضاة كان سببا (22) ويرجح مكى شبيكه إن تكون هناك صلة بين هذه التسمية والجلوس على الككر ولبس الطاقيم التي عرفت منذ حضارة الفراعنة وحضارة النوبة إذ أنها وجنت فسى صسور آشار النوبة (23) واعتقد إن سبب هذه التسمية هو تنظيمه لكل أمور الدولة حيث أصبحت عادة إن يعرف كل شخص حدوده ومهامه وواجباتة ويعتاد عليها حيث تركز الهيكل الإدارى الدولة في عهده في مشيخات تحكم الأقاليم (24) وهذه التنظيمات الديوانية تكشف لنا عن تغلغل الأراء والنظم العثمانية وأثرها على سنار حيث كان لباشوات سواكن ومصوع تغلغل الأتراك وكلاء تجاريين في سنار واربجي (25) وتفوى السلطان دكين فسي قلي وضع سياسة تنظيمية جديدة لدولته.

<sup>(20)</sup> نفسه، ص 40–41.

<sup>(21)</sup> أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص8.

<sup>(22)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص255 هامش رقم 4.

<sup>(23)</sup> مكى شبيكة، مملكة الفونج، ص46.

<sup>(24)</sup> نفسه، ص 59.

<sup>(25)</sup> الشاطر بصيلى، مرجع سبق ذكره، ص 253.

#### - السلطان طميل الأول 985-997ه، 1578-1589:

هو ابن السلطان عبد القادر بن نايل بن عمارة بن عدلان لم تدون المصادر شيئاً أكثر من ذلك عن السلطان أونسه الأول 997-1000ه، 1589-1599م، ولم تدون له المصادر أكثر من ذلك عنه.

#### - السلطان أونسه الأول 997-1007ه، 1589-1599:

ولم تدون له المصادر أكثر من ذلك.

#### - السلطان عبد القادر الثاني حكم من 1007-1013ه، 1599-1605م:

حسب رواية كاتب الشونه وقد شهد عهده بروز خطر خارجي يهدد السلطنة من جهة الحبشة ويرى زاهر رياض إن سلطنة الفونج خضعت لإثيوبيا عام 1012ه من جهة الحبشة ويرى زاهر رياض إن سلطنة الفونج خضعت لإثيوبيا عام 1604م أيام المنك عبد القادر الذي عزل عن العرش بسبب هذا الخضوع فأقام في تشليجه لإثيوبية وهي تقع شمال بحيرة تانا (26) في حين إن الشاطر بصيلي ينكر إن هذا السلطان عزل بسبب لهوه وخلاعته وهرب إلى تشليجه والتجأ إلى النجاشي الذي منحه حق الإقامة ويضيف الشاطر بصيلي قائلا ومما يؤخذ على هذا السلطان انه عقد اتفاقسا مع النجاشي اعتراف فيه بتبعيته للحبشة وقبل نقاره محلاة بسلسلة ذهبية وتبادل الهدايا مع النجاشي اعتراف غيد بتبعيته للحبشة وقبل تذكر اي عقد يؤكد ذلك ويقول مصلفي محمد مسعد إن السلطان عبد القادر كانت له علاقات طيبة مع ملك الحبشة بالقدر الذي جعله يتبادل معه الهدايا ومن هذه العلاقة رجح البعض تبعية سلطان سنار للحبشة ولعل جعله يتبادل معه الهدايا ومن هذه العلاقة رجح البعض تبعية سلطان سنار الحبشة ولعل عزل السلطان عبد القادر الثاني نفسه من منصبة ويقال بأنه لجأ بعد ذلك إلى عدود كافريشة وأبدى خضوعا وولاء كومبر اطورها ربما فكر القادر باللجوء إلى الإمبر اطورها ومها ومعادي الميت المالك في المناد الميت ا

<sup>(&</sup>lt;sup>26)</sup> زاهر رياض: السودان المعاصر، مصر، القاهرة، مكتبة الإنجلو المصرية، 1966م، ص14. (<sup>27)</sup> تاريخ وحضارات السودان، ص254.

الحبشى عله يسنده في محاولاته لاسترجاع ملكه. وقد كان لوجود عبد القادر في بلد حبشي أسوأ الأثر على العلاقات بين الحبشه وسنار.

#### - السلطان عدلان بن دآية 1013-1020هـ، 1605 - 1612-

هو أخ السلطان عبد القادر يقول عنه مصطفى محمد سعد أنه أغتصب العرش من أخيه حتى الجأة إلى الحبشه (28) ومن ثم عمل على إدخال تعديلات كثيره على بعص العادات والتقاليد المرعية الأمر الذى سبب قلقا وتزمرا كان من نتيجته قيام حركة تمرد وعصيان من جانب العبدلاب مما دفع الشيخ عجيب الكافوتية إن يستشير إدريس ود الأرباب قائلا: إن الفونج غيروا العوايد علينا (29) ولعله يقصد أن الفونج غيروا في النظم والتقاليد التي تنظم العلاقات بين الفونج والعبدلاب فأشار عليه الشيخ إدريس بعدم حرب الفونج ولكنه أعلن عصيانه فخرج عليه ود عدلان من سنار ويقال انه نزل (بالتي) وأرسل الجيش فتلقاهم الشيخ عجيب ومعه عبد الوهاب بن الفقيه حمد صاحب مسجد اسلانج الذي خرج لقتال الفونج في 1611م (30) واقتتلوا في مكان سمى ابسن عمارة جوار كركوج (13) وفيه قتل الشيخ عجيب مما أدى إلى هروب ذريته إلى دنقلا (32). ويعد هذا أول صدام مسلح بين طرفي التصالف وربما يعسود الإحساس العبدلاب بشئ من القوه فحاولوا إن يثأروا لهزيمتهم في اربجي وكذلك المتخلص مسن التبعيه للفونج.

واعتقد أن السبب المباشر هو السياسة التي ادخلها السلطان دكسين بن نايسل (180-987ه، 1570-1570م) هي التي أدت إلى اختلال في ميزان القوى بالإضافة إلى أغتصاب السلطان عدلان للعرش ربما حاول العبدلاب التدخل لإعسادة السلطان

<sup>(28)</sup> بعض ملاحظات جديدة في تاريخ مملكه الفونج ص14-15.

<sup>(29)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص 63.

<sup>(30)</sup> نفسه، 288.

<sup>(31)</sup> كركوج قرية جنوب الخرطوم بحرى شرق النيل الأزرق تعرف الآن بالجريف كركــوج (محمــد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص153 حاشية رقم 6).

<sup>(32)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص8-9.

الشرعى لدولة الفونج وظل هذا الخلاف مستمرا إلى إن تدخل الشيخ إدريس ود الأرباب وهو ممن كانت له الشفاعه لدى سلاطين الفونج فلحق بهم في دنقلا واستطاعت وساطته إن تؤتى آكلها في الحصول على العفو عنهم ومنحهم الأمان وجاءوا معه وشيخوا من بينهم الشيخ عجيل أكبر أبناء الشيخ عجيب خليفة لأبية (33) وتميز عهد هذا السلطان بهجرة كير من العلماء من مصر والمغرب والجزيرة العربية إلى السودان ومن هؤلاء الشيخ حسن ود حسونة من الأندلس والشيخ محمد المصرى وغيرهم.

اختلفت الروايات المحلية في مدة حكم هذا السلطان فالمخطوطات تذكر انه حكم ثلاث سنوات وتوفى بينما تذكر الطبقات في ترجعه الشيخ صغيرون إن الملك عدلان بعد ما قتل الشيخ عجيب في كركوج سار بجيوشه إلى دنقلا فلما جاء في حفير مشو عزله الفونج عن الملك وولوا بدله بادى سيد القوم (34) هذه مسالة جديرة بالتحقيق وتعوزها الوثائق وإنا أشك في إن عدلان هذا كان ملكا على سنار وربما كان يتمتع بشخصية قوية يشغل وظيفة سيد القوم الذي مهامه قيادة الجيش وربما كان يتمتع بشخصية قوية حجبت السلطان.

## - بادى الأول بن عبد القادر بن رباط سيد القوم حكم من 1020-1023هـ، 1612-1615م:

هو بن السلطان عبد القادر الذي خلع من العرش ولجأ للحبشة تولى بادى السلطة بعد موقعة كركوج مباشرة ويقال إن الإمبراطور الحبشى بعث بهدية للسلطان بدى مكونة من عقد من الذهب وكرسى مذهب (35) ربما قصد من ذلك إعادة علاقات حسن الجوار بينه وبين سنار على النقيض من السلطان بادى الذى خشمى إن يفسر قبول الهدية بأنه صار تابعاً للإمبراطور ولما كانت مثل هذه الهدايا ترسل من السيد إلى

<sup>(33)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص9.

<sup>(34)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص 235.

<sup>(35)</sup> يوسف فضل: مرجع سبق نكره، ص 65.

المسود الأمر الذي أغضب بادى فأرسل إلى النجاشي اثنين من الخيل الهرمة العرجاء العمياء (36) تحقيراً له وهده إن يشعر النجاشي إن سنار لا تدين بالولاء للحبشة وخاصة وان والده المقيم في تشليجه كان يزاول نشاطا يتنافى مع علاقات حسن الجسوار فقد تعاون مع النجاشي في حملته على الملكة صديقة والتي كانت تحكم المنطقة المجساورة لحدود الحبشة (37) يبدو أن تطور العلاقات بين البلدين قد أدى إلى إخراج عبد القادر من الحبشة غير إن ذلك لم يحسن العلاقات خاصة بعد إن هاجم نايل ود عجيسب زعسيم رفاعة الشرق إقليما في الحبشة فاحتج الأحباش ولسزم السلطان بادى الصسمت (38) ثم لجأ غالب حاكم مقاطعة مزقه ودخل سنار بفرسانه ونحاسه وطلسب الإمبراطور بإجاع النحاس ولم يأبه ملك سنار بالأمر (39) ولعل ملك سنار في تصرفاته هذه كسان متأثرا بموقف والده من الإمبراطور والعلاقات الحسنة التسي كانست سسائدة بينهما مما جعله يظن إنها مدمه لدخول والده سنار بمساعدة الإمبراطور لإعادة ملكة السذي نجاه عنه أهلة الفونج.

لم يستطيع النجاشى الانتقام من السلطان بادى بسبب هديته المهينة وما تلاها من إحداث وذلك بسبب مشاغلة الداخلية إلا أنه قرب إليه نايل ود عجيب ليهاجم ويخرج ممتلكات الفونج (40).

#### - السلطان رياط بن بادي 1023-1052هـ، 1615-1643:

ترك بادى تركة مثقلة بالمشاكل خاصة مع الأحباش فما إن بدأ عهد السلطان رباط حدثت المواجهة بين البلدين في شكل مناوشات وحروبات صغيرة وكان رد السلطان رباط إرسال اثنين من قوادة هما عبد الله وعون الله إلى مدينة سركي (41) لحمايتها

<sup>(36)</sup> بوسف فضل: مرجع سبق ذكره، ص65.

<sup>(37)</sup> الشاطر بصيلي، مرجع سبق ذكره، ص255.

<sup>(38)</sup> مكى شبيكه: مرجع سبق نكره، ص60.

<sup>(39)</sup> يوسف ضل، مرجع سبق نكره، نفس الصفحة.

<sup>(40)</sup> نفسه نفس الصحة.

<sup>(41)</sup> قرية سناريه ملتقى طرق القوافل التجارية.

فهاجما قرية تابعة للأحباش وقتلا حاكمها محمد سعيد وما إن علم الإمبر اطرور بذلك حتى أرسل قوة هزمت الفونج وقتلت عبد الله وتمكن عون الله من الهروب(42) استمرت هذه المناوشات خلال عامى (1618–1619م) واعتبر الأحباش أنفسهم منتصرين ولم تذكر المصادر السودانية شيئا عن هذه الحرب ربما لعدم أهميتها أو إن خسائرهم كانت بسيطة، استأنف الأحباش الهجوم ويقول مكى شبيكه: إنهم قسموا الجيش إلى ثلاثة فرق، فرقة اتجهت لسنار ولكنها لم تصل غايتها مكتفية بغنائم الحدود والثانية اتجهت نحو القضارف حيث عادت بالجمال والطبول إما الثالثة فكانت نحو التاكا ولم تصل للإمبر اطور غنائم (43) وربما استولى عليها قادة الجيش واضح من هذه الهجمات الصد منها الحصول على الأسلاب.

#### - السلطان بادى الثاني بن رباط أبو دقن حكم من 1052-1088ه، 1643- 1678م:

كان يمثل العهد الذهبى لسلطنة الفونج حيث شهدت سنار فى عهده طفرة إدارية إذ عمل على اظهار ابهة السلطنة عليها وذلك ببنائة قصر الحكومة والذى جعله من خمس طوابق ثم بنى مخازن للأسلحة والذخائر وعمل على تشييد ديوان الحكومة وبنساء ديوانين أحداهما جعله خارج القصر وأحاط ذلك كله بسور له تسعه أبواب جعل ثمانية منها لأمراء دولته كل منهم يدخل إلى ديوانه الخاص النظر فى الشئون المتعلقة به وجعل التاسع خاصا له ولولد عجيب شيخ قرى ثم جعل كل هذه الأبواب تفتح فى حائط واحد وجعل إمام كل منها رواقا له دكه تسمى بدكه من ناداك (44). وهد بدنك إلى إظهار اهتمامه بالعدالة ورفع المظالم لان هذه الدكه خصصت لإفراد الرعية لإسماع الشكواهم لأذان الملك بطريقة واضحة دون إن يقف فى طريقهم الحجاب وقام كذلك بتنظيم إدارة المراسم ثم بنى مسجدا جامعا فى وسلط سلنار أحاطه بكل مظاهر

<sup>(42)</sup> مكى شبيكه، مرجع سبق نكره، ص 61.

<sup>(43)</sup> نفسه نفس الصنفحة.

<sup>(44)</sup> هي مكان لسماع الشكاوي مخصوص لذلك أحمد بن الحاج أبو علي، مرجع سبق ذكره، ص11.

الفخامة (45) واعترض كراوفورد على وجود هذا القصر وذكر إن الرحالسة بونسيه وكرمب الذين زاروا سنار لم يذكروا قصرا بهذه الصفة وفى الوقت نفسه فان المسيو كايو الذى راق حملة إسماعيل بن محمد على إلى سنار شاهد آثار قصر متداع متعدد الطبقات واخبره بادى ملك سنار الأخير إن هذه الخرائب هى كل ما بقى من آثار قوة أسلافه (46) ويذكر نعوم شقير لما تضعضع حال الفونج وتغلب الهمج تهدم كثير مسن البيوت وتداعى القصر الكبير وبقيت إثارة حتى الفتح المصرى (47) وقد يكون هذا الشك في محله ولكن إلا يحتمل إن يقابل الملك هؤلاء الزائرين في احد الدواوين التى ذكرتها المخطوطة سواء كان خارج الحائط أو بداخلة والديوان إلى وقتنا الحاضر هو بنايسة منفصلة خاصة بالرجال، شهد عهد بادى تطورا في العلاقات الخارجية واعتقد إن سبة تسامحه الديني إزاء أصحاب الديانات الأخرى وتمثل ذلك في النشاط التبشيري الذي قامت به البعثات التبشيرية بدعم مادى من بابا روما وذلك محاولة منه لبسط نفوذهم وفتح أسواق جديدة عبر أراضي مملكة سنار (48).

ويبدو ان هذا التسامح الذي عرف به كان نتيجة لتعظيمة للعلماء واكرامة لهم حتى ان عطاءة كان يصل الى علماء الازهر في مصر مما حدا بالشيخ عمر المغربي ان يمدحة بقصيدة طويلة (49).

ويعتبر أكرامة لعلماء الأزهر وعطاياه الجزيلة ما هو إلا استمرار لسياسة ملوك دولة الفونج منذ إن أنشأها عمارة دونقس مؤسس هذه الدولة. شهد عهده ثلاثة حروب داخلية.

<sup>(45)</sup> نفسه ص16.

<sup>(46)</sup>مكى شبيكه، مملكة الفونج، ص65.

<sup>(47)</sup> جغر افيةً وتاريخ السودان، ج1، ص394.

<sup>(48)</sup> Crow Fofd: The Fung Kindom Of Sunnar, P212. الإطلاع على القصيدة انظر أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره، ص 11-16.

- أولا: غزوة لقبيلة الشلك التى كانت تسيطر على النيل الأبيض وتشكل بغاراتها المتكررة خطرا كبيرا على المجموعات العربية التى تسكن الجزيرة واحتل معبر أليس (50) الشهير حتى يضمن السيطرة على القوافل التى تعبر النيل الأبيض ونجع بادى فى قتل الشلك واخذ منهم أسرى كثيرين والباقى هرب منه (51) وربما اخذ الأسرى معه لتقوية جيشه أو لخدمته فى الطريق.

- ثانيا: غزا مملكة تقلى الإسلامية والجبال المجارة لها يذكر يوسف فضل إن سبب هذه الحرب يرجع للغرور الذى أصاب ملوك تقلى بعد إن اتسعت رقعة مملكتهم وفرض السلطان قيلى أبو قرون ضسريبة على أحد أصدقاء السلطان بادى أبو دقن وأساء معاملته بل تحداه ظنا منه إن الصحراء الواقعة بين مملكته والنيل الأبيض تحول بينهما (52) وتقول مخطوطة كاتب الشونة إن ملك تقلى اخذ من صاحب السلطان بادى مالا وتحداه ولما علم الملك اجمع على حربة وسار عبر بأجه أم لماع (وهي صحراء رملية موحلة) حتى بلغ جبال النوبة وصار يحاصرها ويسبى منها حتى وصل تقلى وكان ملكها يقاتلهم بالنهار ويرسل لهم الضيافة ليلا فسسر الملك بادى منه وصالحة وجعل عليه خراجا معلوما (53) لم تحدد المصادر تفاصيل هذا الخراج لكن يرجح إنها كانت تدفع من الرقيق إذا تأكد ظننا وافترضنا إن السلطان بادى هدف من هذه الغزوات إلى جمع التعبيد، يكون بهذا الصلح حقق هذا الهدف بطريقة سلمية.

<sup>(50)</sup> بلدة تقع على النيل الأبيض بالقرب من مدينة الكوة (على خطسى 13.44 درجة شمال 32.30 درجة شرق) ولم يبق منها الآن إلا خرائب ويقال إنها كانت حاضرة لقبيلة الشلك ولأهميتها في مراقبة النيل الأبيض وكردفان وضع الفونج حماية عسكرية فيها (محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره ص84 هامش رقم 7).

<sup>(51)</sup> أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره، ص10.

<sup>(52)</sup> يوسف فضل، مرجع سبق نكره، ص97. (53) احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص10-11.

ويذكر مكى شبيكه إن غزو بادى لمنطقة تقلى لم يكن ردا للإهانة التى لحقت بصديقة فحسب بل هى حمله مدبرة ذات إغراض توسعية (54).

واعتقد إن غرضه الاساسى الحصول على الأسرى لتجنيدهم فى جيشه بدليل هذه القرى التى اسكنهم فيها بعد عودته من غزو تقلى وجبل السداير وتسذكر المخطوطة (واتخذهم سندا وبطانة له وتناسلوا بتلك الحلالات (55) وإذا كانت دولة الفونج فى عهد بادى أبو دقن قد أخذت تقلل من اعتمادها على الجنود التقليديين السنين يجمعون من القبائل أو على (جنود لولو) الذين قاموا بدور قيادى فى دولة الفونج فهي أذن فكرت فى البديل بل وحرصت على زيادته بدليل قول يوسف فضل (ثم تكاثر عددهم بالشراء) (56) وهذا يؤكد ما وصلنا إليه وهو إن مسن أهداف الحملة خلق جيش من الرقيق.

- ثالثا: انفصال الشايقيه عن دولة الفونج في عهد بادى حيث أعلنوا استقلالهم وقصسة انفصالهم يرويها نكولز في كتابه الشايقيه قائلا (إن خارجا على سلطة الشيخ الأمين ود عجيب مانجل العبدلاب وصاحب السيادة على سنار بما فيها الشايقيه النجأ إلى الشيخ عثمان ود حمد العمرابي شيخ وزعيم الشايقيه آنذاك ورفض عثمان تسليمه للامين أو قتله وإزاء هذا التحدى زحف شيخ العبدلاب لتأديب الشايقيه وعند وصوله معسكرا في جزيرة دلفه بالقرب من مروى متنكراً ولجأ إلى حيله تجعل قوته باكثر من حقيقتها فكان يدهن خيله بلون خاص ويجعلها ترد النهر حيث يراها شيخ العبدلاب على الضفة المقابلة ثم يغير اللون وترد النهر مرة ثانية وهكذا عدة مرات وجازت الحيلة على الأمين ورأى الصلح مع الشايقيه بدلاً من المخاطرة وأرسل إلى عثمان الذي جاء بمفردة راكبا فرسه وعندما اقترب أشار الأمين إلى أحسد أتباعه

<sup>(54)</sup> مملكة الفونج الإسلامية، ص64.

<sup>(55)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص11.

<sup>(56)</sup> يوسف فضل، مرجع سبق نكره، ص68.

بالقبض على عثمان عندما يصل غير إن أحد الشايقيه رفع صوته قائلا (وحياة الرب شرك أو حبيبة في رقيبتك طب فهم عثمان المقصود وعاد مسرعا واتفق مع قومه على مهاجمة العبدلاب في الليل فأعدوا البهائم وربطوا على ظهرها حزما من القش وساقوها إمامهم في صمت وعندما قاربوا المنطقة التي كان العبدلاب يعسكرون فيها أشعلوا النيران في ذلك القش الذي كانت تحمله تلك البهائم فانطلقت القطعان مجفلة في اتجاه المعسكر والناس نيام فأحدثت بينهم زعراً وانطلق عثمان ورجالة خلف هذه الكتل المشتعلة وهم يتصايحون صبحات الحرب ولازت جيوش العبدلاب بالفرار وفرش الشيخ الأمين ود عجيب فروته وجلس في انتظار الموت ووقف عثمان شاهراً الشايقية) من المحتمل أن تكون هذه الإحداث قد وقعت ما بين 1000 - 1000ه، الشايقية) من المحتمل أن تكون هذه الإحداث قد وقعت ما بين 1000 - 1000ه، منطقة الشايقية لم تكن مأمونة للعبور فيها بسبب ثورة الشايقية كما كانت القوافل من تعدى الشايقية كما كانت القوافل تتح عن هذه الحرب تحول طرق التجارة بعيدا عن متناول الشايقية كما كانت القوافل ترود بحراسة قوية من العبابدة والبشارين لحمايتها من تعدى الشايقية كما كانت القوافل تحدى الشايقية المن تعدى الشايقية المن تعدى الشايقية المن تعدى الشايقية الشايقية الشايقية المن العبابدة والبشارين لحمايتها من تعدى الشايقية الشايقية الشايقية المن العبابدة والبشارين لحمايتها من تعدى الشايقية الشايقية الشايقية الشايقية المن العبابدة والبشارين لحمايتها من تعدى الشايقية الشايقية الشايقية الشايقية الشايقية الشايقية الشايقية الشايقية المن العبابدة والبشارين لحمايتها من تعدى الشايقية الشايقية المن العبابدة والبشارين الحماية المنات القوافل الشايقية الشايقية الشايقية المنات القوافل المنات القوافل المنات القوافل المنات المنات القوافل المنات القوافل المنات القوافل المنات المنات المنات المنات المنات القوافل المنات القوافل المنات المن

#### - السلطان أونسه الثاني بن بادي حكم من عام 1678-1689م ، 1008-1008 هـ:

اعتلى العرش بعد عمه بادى أبو دقن على حد قول الروايات المحلية ويسرجح الشاطر بصيلى إن يكون السلطان عجلان بن محمد قد حكم بعد بادى أبو دقن ودليلة خطاب يحمل ختم السلطان عدلان بن محمد يعسود إلى 1083-1095ه، 1673م خطاب يعمل ختم السلطان عدلان بن محمد يعسود إلى الخ وربما كان الشاطر بعدنا .. الخ وربما كان الشاطر بصيلى على حق لان قائمة السلاطين التي أعطيت إلى الرحالة بروس كتبت بعد ما يقرب من مائه عام من حكم عدلان.

<sup>(57)</sup> ونيكولز، الشايقيه، ص 22-26.

<sup>(&</sup>lt;sup>58)</sup> ونيكولز الشيايقيه ترجمة عبد المجيد عابدين، السودان، الخرطوم، الدار السودانية للكتب، 1972م، ص71.

حدث في عهد أونسه زيادة النيل عن المنسوب العادى للفيضان وكان ذلك في حدث في عهد أونسه زيادة النيل عن المنسوب العادى للفيضان وكان ذلك في الناس فيه الكلاب الذلك عرفت هذه السنة بسنة أم لحم (59) وانتشر الجدرى في صورة وباء وعرف عن هذا السلطان بإكرامه للعلماء.

#### - السلطان بادى الثالث (الأحمر) حكم في الفترة 100 1-1127هـ، 1689-1715م:

هو ابن أونسه الثانى لم يكن موفقاً فى إدارته لفساد أخلاقة وفجوره (60) بدأت في عهده ظاهرة جديدة لأول مرة حسب الروايات التى دونت ووصلت إلينا وهى محاولة خلع السلطان بالقوة وقد عرنا ملوكا سابقين خلعوا من العرش لكن بدون حرب وربما بمجلس من كبار الفونج. إما السلطان بادى خرج عن طاعته أهله الفونج ومعهم الشيخ عجيب وحاربوه وملكوا عليهم ملكا أسمة أوكل وعندما جاءوا لقتاله كانوا نحو ألف فارس وهو ما معه إلا خمسة وأربعون فقاتلهم وطردهم إلى خور العطشان وقتال الأمين أرداب ورجع الملك سالما وبقى فى ملكة إلى إن مات (61) اعتقد إن هذه بلا شك مؤامرة اشترك فيها الفونج والعبدلاب على بادى الأحمر من كل الجوانب بدليل قول ود ضيف الله ان ملك الفونج لما خرجت عليه العساكر من قرى وسنار واليس نحو ألف فارس ولا تذكر المراجع أسبابها وبواعثها لكنها تنل على ظلم مشترك بين الفونج والعبدلاب وحتى عبيدة (63) اشتركوا فى هذه المؤامرة وربما كان السبب هو عدم الاعتماد على جنود لولو بإيجاد البديل (جيش مملوكى) لذا كان هذا أول احتجاج مسلح على هذه البدعة لكن لماذا يثور العبيد وهم الذين جاء بهم من النوبة وتقلى منسذ عهد بادى أبو دقن وسكنوا سنار لكل جنس حلة معلومة وصداروا وبطائة لملوك الفونج (63).

<sup>(&</sup>lt;sup>59)</sup> محمد النور بن ضيف الله، الطبقات في خصوص الاوليا والصالحين والعلماء والشعراء في السودان، تحقيق يوسف فضل حست، السودان، الخرطوم، 1992م، ص71.

<sup>(60)</sup> الشاطر بصيلي: تاريخ وحضارات السودان الشرقي والأوسط، من القرن السابع إلى القرن التاسع عشر، مصر، القاهرة، النهضة العامة للكتاب، 1972م، ص260.

<sup>(61)</sup> أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره، ص17.

<sup>(62)</sup> محمد النور بن ضيف آلله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص203 حاشية رقم (1).

<sup>(63)</sup> أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص11.

ربما أحس هؤلاء العبيد بالظلم حتى اضطرهم للاشتراك في هذه الثورة على السلطان وشجعوا ملكا أخر والغريب انه انتصر عليهم بجيش قليل. لكن يبدو انه فعلا كان مفسدا بدليل ما ذكره ود ضيف الله انه عندما أحاطت به العساكر من كل جانب وقتلوا جميعا من كان معه وما بقى إلا ثلاثين فارسا اختفى السلطان في حوش أخته كمير التي ذهبت إلى الشيخ خليل شاكية ضياع ملك أخيها فرد الشيخ قائلا: (أخوك الظالم المفسد) (64).

وحدث في عهده كذلك حسب ما ورد في الطبقات أن احد مشايخ الصوفية ويدعي حمد ود الترابي وهو من عرب رفاعة الهوى سافر إلى الحج بزوجته وسبعين تلميذا وهناك ادعى المهدية فأرسل حواره ميرفي إلى سنار ليعلن ظهوره إلا إن الملك بسادى قتل هذا المبعوث أطفاءاً لنار الفتنة (65) ومن الإحداث الهامة التي جرت في عهد بادي الأحمر ما أوردة كراوفورد من ازدياد لنشاط البعثات التبشيرية الكاثوليكية بين مصـر والحبشة متخذين سنار طريقا لهم (66).

وتتكون هذه البعثات من فريقين الأول الفرنسسكان ويؤيدهم بابا رومــا والثــاني الجزويت ومن خلفهم لويس الرابع عشر ملك فرنسا عن طريق قنصله في مصسر دي ميلين (67). ويشير مكى شبيكه إلى إن الفرنسيسكان أسسوا بعثة تبشيرية في بلدة أخمسيم بمصر أطلقوا عليها بعثة أخميم والفونج وإثيوبيا وهدفها تحويل كنيسة إثيوبيسا مسن الاورثوذكية كنسية إلى الكاثوليكية (68). وبدأ السابق عندما علم الجزويت بأن إمبراطور الحبشة يريد طبيبا لابنه المريض فسارع الجزويت بإغراء بونسيه ليكون هو الطبيب وأرسلوا معه راهبا ويقول مكي شبيكه انه خلع لباس الكهنوت وسار الاثنان مع حساج على في قافلة سودانية (69) الغريب في الأمر إن الفريقين من طائفة واحده في المسيحية

<sup>(64)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص203.

<sup>(65)</sup> نفسه، نفس الصحة.

<sup>(66)</sup> الشاطر بصيلي مرجع سبق نكره، ص262، Crow Ford: Opeit., P.202-212.

<sup>(67)</sup> مكى شبيكه، مرجع سبق نكره، ص69.

<sup>(68)</sup> نفسه، نفس الصنفحة. (69) نفسه، ص70.

هى الكاثوليك وإذا كان الهدف واحد وهو التبشير لاتحدا سويا ولعل هـذا أول تـدخل أوروبى سافر لإحداث الفرقة والشقاق بين أبناء النيل (مصر والسودان) وإثيوبيا لأنه من المعلوم إن الكنيسة القبطية ظلت لها السلطة الروحية لمدة ألف عام على الكنيسة الإثيوبية والوجود القبطى في السودان خير شاهد ولعل اكبر محاولة لإحـداث الفرقـة والفتنة بين شعوب وادى النيل كان هذا التدخل.

اعتقد إن الفرنسيسكان ربما كانوا فعلا مبشرين لان بابا روما يسندهم وهو الدنى يسعى لنشر المسبحية على المذهب الكاثوليكي إما الجزويت لا اعتقد إن هدفهم دينسي ويؤيدهم ملك فرنسا العلماني وإذا كان الغرض كذلك لما خلع الراهب لباس الكهنوت ؟. ويذكر مصطفى محمد مسعد انه في نفس الوقت الذي كانت بعثة الفرنسيسكان دائبة النشاط فيما بين سنار والحبشة عينت الحكومة الفرنسية دى رول سفيراً لها في الحبشة محددة أهدافها وهي التبشير الديني والتجارة وفتح أسواق جديدة لتصريف منتجاتها وأخيرا النجسس لجمع معلومات عسكرية (٢٥). ويمضى مسعد فيقول: عند وصول حملة دى رول قابلها السلطان بالترحيب وتسلم الهدايا التي بعث بها إليه ملك فرنسا ولكن الفرنسيسكان قاموا بنشر دعاية مفادها إن الجزويت يسعون لتحويسل مجسري النيل الأزرق عن سنار مما كان سببا في أيغار صدر السلطان بادى فأمر باللحاق بالحملة وقتل أفرادها واستعاد الهدايا منها (٢١). ومن سوء طالع تلك البعثة إن الفيضان في عام وقتل أفرادها والعام الذي وصلت فيه إلى سنار كان منخفضا مما أكد الإشاعات.

#### -السلطان أونسه الثالث حكم من 1127-1130هـ، 1715-1718:

هو أونسه بن بادى بن أونسه بن بادى بن ناصر لم يتمكن من إدارة السلطنة لان بلادة في عهده كانت تموج بالفتن والاضطرابات غير انه لم يبال. وقد وصفة صاحب

<sup>(70)</sup> مصطفى محمد مسعد، بعض ملاحظات جديدة حول تاريخ مملكة الفونج، ص15.

<sup>(71)</sup> الشاطر بصيلى، مرجع سبق نكره، 264.

المخطوطة باللهو واللعب وارتكاب الفواحش (72) ونظراً لمسلكه المشين عزله جنود لولو من العرش باستخدام حيلة مؤداها إن يقتل وزيرة دياب حتى يتركوه قائما بالحكم فلما أجابهم إلى طلبهم عزلوه وخرج من سنار بعد ما ولوا مكانة السلطان نــول (73) وربما بجانب اللهو والفواحش احتضن الرقيق كأبية وجده واتخذهم جندا وبطانة له مما جعل جنود لولو يحضرون من الصعيد ويعزلوه بأنفسهم وبعزل هذا السلطان كانت نهاية حكم البيت السناري أو أخر سلالة بين الملك الاصلى (الاونساب)(74) من نسل عمارة دونقس.

#### \_ السلطان نول حكم من 1132-1136هـ، 1720-1724:

بعد عزل الملك أونسه بقى العرش شاغراً 1719-1720م ربما لأنهم لم يجدوا من عائلة الفونج من له الكفاءة لتولى هذا المنصب وأخيرا اجتمعت كلمة أهل الـــرأى من الفونج وزعماء الدولة على اختيار نول سلطانا على دولة الفونج<sup>(75)</sup> وهو من غيـــر الاونساب سلالة ملوك الفونج لكن تربطه بهم صلة قربى عن طريق امة (76) وصفه كاتب الشونة بأنه رجل محسن عادل حتى إن قومه سموه (نوم) مسن شدة عدله (77) ويستشف من عزل أونسه وتعيين نول عدم رغبة النبلاء في بلاط الفسونج من بقاء الجيش المملوكي الذي أدى وجودة إلى صدام مع القوى التقليدية في الدولة. وفي نهاية عهد السلطان نول دخلت السلطنة في مرحلة من الفوضى والحرويب الأهلية بسبب عوامل داخلية وخارجية أهمها اغتصاب وزراء الهمج للسلطة من السلطان وتوليته وعزلة كما يتراءى لهم وهكذا تعطلت التجارة أكثر وكثر السلب والنهب (78) زد على ذلك الحروبات بين المسلمين والحبشة ثم وجود العثمانيين في البحر الأحمر.

<sup>(72)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص18.

<sup>(73)</sup> نفسه، نفس الصنفحة.

<sup>(74)</sup> مكى شبيكه، دولة الفونج الإسلامية، ص82.

<sup>(75)</sup> الشاطر بصيلى، مرجع سبق ذكره، ص287.

<sup>(76)</sup> يوسف فضل، مرجع سبق نكره، ص69. (77) أحمد بن الحاج أبو على، ص18.

<sup>(78)</sup> الشاطر بصيلى، مرجع سبق نكره، ص 286.

#### - السلطان بادى أبو شلوخ حكم من عام 1136-1175ه، 1724-1762-

هو بادي بن نول المعروف بأبي شلوخ من اشهر ملوك سنار وهو على حد قــول الروايات المحلية أخر ملوك الصولة والشوكة وقد اتسم النصف الأول من عهده بالعدل والرخاء حيث عاونه في إدارة دولته وزيرة الحكيم دوكه وبعد وفاة هذا الوزير اختل النظام واستقل السلطان بادى بإدارة شئون الدولة وأسسرف فسى الطغيسان وارتكساب الجرائم (79) وأطلق يد أو لاده وبطانته فارتفعت الشكاوي فأنزل العقاب بمن يطالب بحقه المغتصب ويذكر كاتب الشونة إن بادى أبو شلوخ أباد بقية الاونساب وطرد الأعيان التقليديين أو أهل الأصول وتعضد بالانواب (80) وأعطاهم ديار أهل الأصول ولم يوقف ه من تصفياته تلك سوى الحرب الخبشيه على بلاده التي انتصر فيها وبالتالي زادت شهرته. وتذكر بعض المراجع إن سبب هذه الحرب يعود لمقتل دى رول(81) لكن لابد من وجود أسباب أخرى لان هناك فارقا زمنيا بين الحادثتين لان مقتل دى رول كـان  $1717ه - 1705م وبدأت الحرب الحبشية في <math>1756ه - 1744م^{(82)}$  اي بعد نسبعة وثلاثين عاما تقريبا. وربما كان مقتل دى رول سببا من أسبابها ويذكر الشاطر بصيلى إن اضطراب الأحوال الداخلية بعد موت النجاشي تقلا هيمانوت والانقسام الذي حدث نسبة للتنازع على العرش (83) لكن يبدو إن الصدراع المدهبي بين الفرنسيسكان والجزويت كان له أثرة في التطاحن الداخلي بالإضافة إلى إن النجاشي اياسو الثاني الذي تولى الملك اهتم ببناء القصور وأهمل الرعية. مما أثار الاهالي. وحتى يستخلص من تذمرهم اعد العدة لغزو السلطنة السناريه. ويذكر كاتب الشونة إن إمبراطور الحبشة خرج قاصدا سنار فلما سمع الملك بادى جهز جيشا وأمر بإخلاء مدينة سنار

<sup>&</sup>lt;sup>79)</sup> نفسه، ص287.

<sup>(80)</sup> جمع نوبة والمقصود بها الأسرى النين اسروا في حملات الفونج لكردفان واتخذهم ملوك الفونج عضدا لهم ضد العناصر التقليدية (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص 169 حاشية رقم 1).

<sup>(81)</sup> نعوم شقير، مرجع سبق ذكره، ج2، ص396.

<sup>(82)</sup> الشَّاطر بصيلي، مرجع سبق نكره، ص288.

<sup>(83)</sup> نفسه، نفس الصنفحه.

قبل إن تعبر إليها جيوش الأحباش. وقاد الجيش الأمين ود عجيب شيخ قرى وطلب بادى من جميع المراتب الدعاء فاجتهدوا في ذلك واقبلوا على الله بالدعوات فأجابهم من يجيب المضطر إذا دعاه.

ويقول الشاطر بصيلي إن الأمير خميس وهو من الفور اقترح إن يقود الجيش ويواجه الأحباش من الخلف وهكذا تقابلوا مع الإمبراطور اياسو في معركة الـذكيات واقتتلوا مع عساكره وهو جالس في خيمته مع خاله ود لول وهو في حكم السطيح وهزم اياسو في هذه المعركة هزيمة نكراء (84) ونجا من الموت بأعجوبة وفر هاربا تاركا البنادق والمدافع والتاج وبعض أدوات الحكم وفيها ما هو دينسي بالغ الأهمية وأرجعت هذه الأخيرة بعد إن دفع الأحباش مبلغا من المال لاسترجاع هذه الأدوات(85). لم تذكر المراجع تفاصيل هذه الأدوات واعتقد أنها ربما تكون تاج الملك الذي يحمـــل الصليب وهو من أدوات الحكم لذا دفع الأحباش المال لاسترجاعه ويعلق كاتب أشونة على هذا النصر قائلا: فرح الملك بادى وأهل سنار بهذا النصر ووفوا بنذورهم وعملوا وذبحوا الولائم ونشروا الحرير وزينوا المسجد والسوق سبعة أيام(86). هذه الحرب كما رأينا أخذت طابعا دينيا وقوميا يظهر الطابع الديني في توجه الملك إلى الأولياء والصالحين وعامة الشعب طالبا منهم الدعاء والابتهال لنصر الإسلام ذلك النصر الذى ابتهج له حتى خليفة المسلمين في تركيا. واعتقد الناس إن هذا النضر هو استجابة لدعواتهم وتضرعاتهم حتى إن قائدهم ولدلول كان راقدا بقوة إلهية. إما الطابع القومي هو اشتراك أصحاب الكفاءات القتالية أمثال الأمين ود عجيب شيخ قرى والأمير خميس جنقل المسبعاوى الذي قام بدور هام في انتصبار الفونج<sup>(87)</sup> ربما كانت الخطة التسى وضعها خميس سببا في ذلك النصر حي جعل فريقا من الجيش يعبر الضفة الشرقية

<sup>(84)</sup> أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص19.

<sup>(85)</sup> مكى شبيكه، مملكة الفونج الإسلامية، ص85.

<sup>(86)</sup> محمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص19.

<sup>(87)</sup> الشاطر بصيلي، مرجع سبق ذكره، ص288.

للنيل الأزرق خلسة حتى نجح في محاصرة الأحباش بقائدهم ود لول في زاوية النقاء الدندر بالنيل الأزرق في مكان يقال له الذكيات (88) وهكذا انهزم جيش الأحباش على كل نجت سنار من خطر الغزو الحبشى بفضل تجميع كل القوى.

قويت شوكة الملك بادى بعد هذا النصر وطمع في التوسع نحو كردفان لقتال المسبعات (89) الذين كانوا يسيطرون على الجانب الغربي منها (كردفان) وقد اختلفت الروايات في أسباب هذا الغزو كما اختلفت في أمر القوات التي ارسلت فيقول كاتب الشونة ان السلطان بادي ارسل جيشا بقيادة ود تومه (90) والشيخ عبدالله ود عجيب وأخوه شمام وكان مع الجيش السنارى محمد أبو لكيلك وتقابل الجيشان الجيش السنارى ومعه جنود قرى وجيش السلطان هاشم المسبعاوى في موقعة القحيف (91) التي انتهت بهزيمة الجيش السناري ومقتل ود تومه والشيخ عبد الله ود عجيب تــذكر مخطوطــة الشونة الأصلية عن قتال جيش سنار والمسبعات ودور أبو لكيلك فيها مما أدى أخيـرا الى تسلمة السلطة الفعلية في دولة سنار ويتضم من المخطوطة إن أبو لكيلك تمتع بقوة الشخصية واحترام الناس فيقول (وانطبعت عليه قلوب العساكر والفته النفوس وخضعت له كل الرؤوس (92) وبعد النصر الذي حققه على المسبعات نجح في بناء جيش يطمئن له (<sup>93)</sup> ومما هو جدير بالذكر إن مصادر العبدلاب المخطوطة (<sup>94)</sup> تذكر إن هذه الحرب نشبت أصلا بين العبدلاب والمسبعات على اعتبار إن كردفان كانت تتبيع العبدلاب وتعرضت لغزو مسبعات فوجب عليهم الدفاع عنها ومن هنا ذهب شبيخ العبدلاب لطردهم فقتل ومعه أخوة وابن أخيه ولما سمع سلطان سنار بذلك خشى أن يقوم شيخ

<sup>(88)</sup> مكان على نهر الدندر الشاطر بصبيلى، مرجع سبق ذكره، نفس الصفحة.

<sup>(89)</sup> مسبعات آسم يطلق على بيت من دارفور جده السلطان دالي، احمد بن الحاج أبو على، مخطوطة كاتب الشونة، تحقيق الشاطر بصيلي، مصر، القاهرة، وزارة الإرشاد القومي، 1961م، ص24. (<sup>(90)</sup> نفسه، صر20.

<sup>(91)</sup> القحيف مكان في غرب السودان الشاطر بصيلي، مرجع سبق نكره، ص90.

<sup>(92)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص24.

<sup>(93)</sup> يوسف فضل، مرجع سبق ذكره، ص720.

<sup>(94)</sup> صلاح محى الدين الشيخ مخطوطة تاريخية عن ملوك السودان، مجلة الخرطوم، السودان، الخرطوم، العدد الرابع، يناير، 1968، ص7.

العبدلاب- وهو حدث - بأخذ ثأر أبيه وعمه وابن عمه لذا تدخل ملك الفونج إلى جانب العبدلاب . ونعود الى الملك بادى الذى تمادى في ظلمة ولهوه واتبع هواه وأكثر من النساء وتقول المخطوطة (إن بادى صنع أمورا غيزت خواطر الفونج حتى قالوا هـذا الملك كرهناه (95) ومن جملة ما صنعة قتله الخطيب عبد اللطيف (96) خطيب مسجد سنار ويقول ود ضيف الله الذي ترجم له انه لما قبض عليه قال: (عسى إن يكون قتل فقير بخراب أمير) وهذا ما تم فعلا حيث كانت نهاية المطاف للملك بادى الــذى نفسى وطرد وقتل أولاده حتى صار حوش ملكهم كناسة ومأوى للكلاب (97) لان أبناء الملك كانوا كأبيهم عاشوا فسادا ولم يردهم عن غيهم وحتى العلماء إصابتهم سهام طغيانه ففرض عليهم الضرائب وما كانوا يدفعونها من قبل بل كان يغدق عليهم الملوك المسنح والهدايا. وحتى مقاديم الفونج الذين كانوا يحاربون فسي كردفان فسرض عليهم الضرائب (98) وما زال يزداد ظلما وطغيانا فكل من غضب عليه قبضه وأرسله إلى حلته العكوره (<sup>99)</sup> يحفر مع العبيد في حفيره كل هذه الأفعال أثارت حفيظة الاهالي وجعلتهم يكرهونه ومما أثار الراى العام الدينى قتله الخطيب عبد اللطيف وطلبه مسن رجال الدين والعائلة المالكة دفع الضرائب ولهذا قرر الفونج عزله بمعاونة محمد أبسو لكيلك وتقول المخطوطة (واجتمع عليه أهل الحراب من كل النواحي بعد إن وصلت الأخبار إلى مقاديم الفونج في كردفان وطلبوا من محمد أبو لكيلك عزلـــه (100) فقـــاد الأخير جيشه وزحف من كردفان إلى سنار واتصل بناصر ابن الملك لملاقاتــه علـــى النيل الأبيض (101) وهكذا أبقى الملك بادى وحده في الميدان. ولم يهب لنصرته احد

(95) أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره، ص20.

<sup>(96)</sup> هو من علماء الفونج درس جميع الفنون واجتمع بعلماء المغرب والحجاز ومدحه علمساء الحسرة قالوا (عالم الديار السناريه وعلامة الاقطار الإسلامية) محمد النور بن ضيف الله الطبقات، تحقيق يوسف ضل، ص299، هامش رقم2.

<sup>(97)</sup> نفسه، ص300.

<sup>(98)</sup> مكى شبيكَه: مرجع سبق نكره، ص90.

<sup>(&</sup>lt;sup>99)</sup> العكوره جزيرة وقرية قرب واد مدنى (أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره، ص 23). (<sup>100)</sup> أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره، ص 23.

<sup>(101)</sup> مكى شبيكه، مرجع سبق نكره، ص 91.

لان أصحاب المصالح انفضوا من حوله عندما أيقنوا زوال ملكة. ويقول كاتب الشونة فخرج في ذله وقلة (102). وتربع ناصر ابن السلطان المخلوع علمي العسرش ولكن تركزت السلطة الفعلية في يد أبو لكيلك الذي كان الحاكم الفعلى حتى وفاته في عام 1776ه - 1776م وكان ذلك بداية لتسلط وزراء الهمج على الحكم الدي توارثوه كحكام فعليين حتى سقوط سلطنة الفونج (103) وتقول المخطوطة ومن تلك المدة صسار الحل والربط بيد الهمج وتغلبوا على الفونج ولا اعتبار للملوك ودخل محمد أبو لكيلك سنار من غير قتال وتولى السلطة ناصر بن بادى وحكـم 1175-1182هـ - 1762-1769م ولما كان السبب في توليته السلطة محمد أبو لكيلك قد غير راية وانقلب عليه. من خلال دراستنا لشخصية الشيخ محمد أبو لكيلك نجده احتفظ لنفسه بجميع سلطات الملك الذي صار رمزا لا حول له ولا قوة وتوقف بقاؤه في كرس الحكم على رضاء الوزير. وبهذا التغيير أصيبت التجارة بضربة قوية وتحولت معهاً إلى تنظيمات للحكم اقرب إلى الإقطاع وكان هذا التحول سببا في تذمر الزعماء في المناطق المتحالفة مـع سنار وخاصة بعد العزل والتعيين الذي صيار منهج أبو لكيلك وكان يهدف إلى الاحتفاظ بالوزارة في أسرته ونحن لا نعلم عن ماضية سوى انه من الهمج وكان قائدا في الجيش السناري الذي حارب النجاشي اياسو في 1744م وهكذا نجد أبو لكيلك بعد تعيينه للسلطان ناصر نفاه في إلى قرية البقرة (104) بعد إن أدرك إن ناصرا بذا يتامر مع بعض الفونج لقتله فأرسل له بادى ود رجب على راس قوة قتلت ناصر في منزلـــه ويذكر كاتب الشونة إنهم لما أرادوا قتله وجدوا المصحف عــن يمينـــه والمؤطـــا(105) عن يساره وكان عارفا بالله ذو خط جميل (106) ثم وليى الشيخ محمد أبو لكيلك أخاه اسماعيل.

<sup>(102)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره ص24.

<sup>(103)</sup> محمد النور بن ضيف الله: الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص213 حاشية رقم 9.

<sup>(104)</sup> البقرة قرية في منطقة الجزيرة.

<sup>(103)</sup> الموطأ كتاب الإمام مالك رضى الله عنه.

<sup>(106)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص26.

#### - السلطان إسماعيل بن السلطان بادي حكم من عام 1182-1191ه. 1769-1778ء:

يقول عنه كاتب الشونة انه رجل دين عادل أزال المظالم وأحسن إلى الفقراء و الفقهاء فدعوا له بالبركة (107) وحدث في عهده غلاء شديد في عام 1184ه 1770م ويطلق عليها كاتب الشونة سنة الكبسة (108) ثم أعقبها زيادة شديدة في النيل 1185ه -1772م ولقد زار الرحالة بروس سنار في نفس هذا العام ووصف ذلك السلطان بأنه يبلغ من العمر أربعة وثلاثين عاما ويجلس على مرتبة ويلبس قميصا من القطن ازرق اللون من مصنوعات الهند وفي أطرافة حرير ابيض ورأسه حافيا وكذلك قدماه ويميل لونه إلى البياض مثل العرب (109) وكان كسابقة العوبه في يد وزيرة الشيخ عدلان (110) بالإضافة إلى ذلك فقد ركائز من زعماء سلطنته أمثال عدلان ود صباحي شيخ خشـم البحر ومحمد أبو لكيلك الذي توفي 1190ه - 1777م وخله ابن أخيه بادي ود رجب شيخا للهمج. اجتمع الفونج عند الملك إسماعيل يريدون خلع بادى ود رجب والتخلص من سطوة الهمج وسرعان ما علم بادى بهذه المؤامرة وعزل الملك إسماعيل ونفاه إلى سواكن (111) وملك ابنه عدلان (112) وأصبح بادى ود رجب شيخا للهمج وصاحب السلطة في دولة الفونج وفاق عمه أبو لكيلك في الشجاعة والقهر والبطش(113). تولى السلطة الرمزية في دولة الفونج وشهد عهده ذروة طغيان الهمج وعلو شأنهم حيث خرجت قبيلة الشكرية عن طاعة بادى ود رجب فخرج بعساكره وحاربهم في البطانة حتى قتل - شيخهم أبا على واجبرهم على الطاعة (114) وكذلك عزل الشيخ أمين ود مسمار مانجل العبدلاب وعين صباحي ود عدلان على مشيخة خشم البحر (115) ثم حدث سوء تفاهم مع

<sup>(107)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص27.

<sup>(108)</sup> نفسه نفس الصنفحة، المقصود بسنة الكبسة هي السنة التي حدث فيها الغلاء والفقر والقحط.

<sup>(109)</sup> مكى شبيكه، مرجع سبق نكره، ص93.

<sup>(110)</sup> الآنَ مورَ هيد: النيلَ الأزرق ترجمة إبراهيم عباس، لبنان، بيروت، دار الثقافة ببيروت، الطبعــة الأولى 1969م، ص65.

<sup>(111)</sup> أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص27.

<sup>(112)</sup> نعوم شقير، مرجع سبق نكره، ج2، ص398.

<sup>(113)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره، ص22.

<sup>(114)</sup> نفسه نفس الصَحة. (115) نعوم شُقير، مرجع سبق نكره، ج2، ص399.

ناصر بن أخيه محمد أبو لكيك فضربه ضربا مبرحا حتى استاء أخوته وحملوه إلى سنار وهيجوا الأحزاب المضادة لعمهم ونجحوا في ذلك فاجتمعت القوى الثلاث الأمين ود مسمار والشيخ احمد ود على وأبناء محمد أبو لكيك وقرروا الثورة على بادى الذى سمع بالمؤامرة وتقول المخطوطة (أنه تحقق من الخبر اى بادى ولبس ثوبا منيريا (116) وتضمخ بالطيب وركب حصان يقال له "الزباوى") اعتقد انه خاض للحروب وخاص المعركة ولكنة قتل في 1194ه – 1781م وخلفه الشيخ رجب أكبر أبناء محمد أبو لكيك (117) وعندما استقامت الامور بسنار وترك الشيخ رجب أخاه إبراهيم وكيلا عنه مع السلطان عدلان وتوجه إلى كردفان واكتفى احمد على بمشيخة خشم البحر واستعاد الأمين ود مسمار نفوذه على العبدلاب (118) ويتضمح مصا سبق إن الملك عدلان الشترك مع هذه الإطراف ولم يستقد شيئا فالهمج خلعوا جده بادى أبو شلوخ وقتلوا عمه ناصر وخلعوا أباه إسماعيل وهو الآن يحاول إزالة طغيان بادى الكنة ظل كما هو مسلوب الإرادة.

اجتمع الأمين ود مسمار مع الملك عدلان في سنار وانضم إليهم أولاد نمر وقتلوا إبراهيم بن محمد أبو لكيلك واسترقوا شقيقاته وتقول المخطوطة (وحبس بنات محمد سراري للجعليين وغيرهم) (119) وعلم الشيخ رجب في كردفان بما حل لأخيه إبسراهيم وأخواته بنات محمد أبو لكليك حيث نقل له الشاعر التعيسان الخبر فغضسب وأعلسن الحداد وتحرك بجيشه ويقول كاتب الشونة (انه تحرك من كردفان طالبا القتال .. حتى نزل بحلة شاذلي (120) وكان يقول يا سنار جاءتك نار حتى تقابلوا في مكان يعسرف بالنرس (121) وقتل الشيخ رجب وتفرق إخوانه وبقية الهمج. ومرة أخرى جمع ناصر بن محمد فلول جيشه وعلم الملك بذلك ورغب في ملاقاة جيش ناصر لكنه كان طريح

<sup>(116)</sup> نوع من القماش مصرى (احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره، ص30).

<sup>(117)</sup> نفسه، نفس الصفحة.

<sup>(118)</sup> مكى شبيكه: مملكة الفونج الإسلامية، ص103. (119)

<sup>(119)</sup> أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره ص32. (120) حلة في منطقة ماد مدن الحمد بن الحاج أنه على مدحه سدة

<sup>(120)</sup> حلة في منطقة واد مدنى احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص32 حاشية رقم 4. (121) مكان غير موجود في تقويم الأماكن والبلدان السودانية ويبدوا انه قريب من سنار، احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص35 حاشية رقم 3.

الفراش من عله إصابته فجهز جيشه بقيادة الأمين ود رحمهو معه كبار الفونج وتقابلوا مع الشيخ ناصر في مكان يسمى انطرحنا واندحر جيش عدلان حتى إن بعضم غرق في النهر (122) ومات الملك عدلان ربما نتيجة مرضه أو بحالة اليسأس التي اعترته وتشير المخطوطة إلى حالة الفوضى والقتال داخل سنار قبل دخسول ناصسر. وهذا محتمل وقوعه لأن الملك مات وجنده تراجع مقهورا وسادت المدينة حالة من الفوضى التي تسبق دخول الجيش المنتصر ويقول كاتب الشونة: وتحول ناصر إلى جنوب المدينة وأشعل النيران فيها وتقابل الجيشان. مرة أخرى (123) ويظهر إن جند الملك شعروا بضعف قوتهم فأفسحوا الطريق لناصر. وشهدت الفترة التي تلت عهد السلطان عدلان قمة ضعف الدولة وصبار يتولى العرش في العام الواحد أكثر من سلطان وتميزت كذلك بتصاعد الصدام المسلح ويمكن إن يقال انه بموت الملك عدلان الهذى جاهد لإحياء مجد إبائه الذي كان قد اندش وافلح إلى حد – انحصر الصراع بين الهمج والعبدلاب وبلغ هوان سنار آنئذ الحد الذي صار فيه كل طرف من إطراف النسزاع يعين حسب هواه ملكا للفونج وبعد ذلك عين الشيخ ناصر بعد وفاة عدلان الملك أو كل لكنه مكث قليلا ومضى وكان ذلك في عام 1203ه – 1789م(124) ولم يتبين لنا أكثر من ذلك وبعده عين الشيخ ناصر الملك طبل وفي نفس الوقت عين الشيخ محمد الأمين مسمار شيخ العبدلاب الملك رباط ولم يكن في وسع الملك طبل إلا الانصياع لأمر ولى نعمته القاضى بالإعلان العداء لشيوخ العبدلاب.

وهكذا توجه مع الشيخ ناصر إلى الحلفاية عاصمة العبدلاب حيث لقى مصرعه على يد الشيخ الأمين ود مسمار (125) وتم تعين الملك حسب ربه ومات أيضا (126) كل هذه الإحداث توالت تباعا في عام واحد من 1204–1205ه - 1790م-1791م.

<sup>(122)</sup> مكى شبيكه، مرجع سبق ذكره، ص106.

<sup>(123)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص26.

<sup>(124)</sup> الشاطر بصيلى: مرجع سبق ذكره، ص293.

<sup>(125)</sup> محمد صالح محى الدين: مرجع سبق نكره، ص198.

<sup>(126)</sup> نعوم شقير، مرجع سبق ذكره ج2، ص413.

في عام 1205ه - 1791م تعين الملك نوار وكان صاحب شهامة وعندما ظهرت عليه علامات النفوذ خشى منه الشيخ ناصر الذي قتله (127) خوفا من سلطوته وتقلو المخطوطة انه تولى السلطة الملك بادى السلطة الملك بادى السلطة الملك بادى السلطة وكان حدثا صغير السن لا يستطيع ركوب الخيل ويساعده مجموعة من وزراء الهمج (128). وبعد قليل نادى السلطان كمتور بسلطان أخر هو رانفى الذي تولى السلطة وبعدها اشتبك الفريقان المتعارضان وانتهى القتال بالصلح على إن يعزل بادى ويبقى رانفى، وبعد عام واحد اعيد بادى الى العرش. ومن هذا يتبين مدى ما أصاب السبلاد من انحلال وتعطيل لمراق الحياة وما ساد من قلق وفزع كثرت معه هجرات القبائل وخاصة في المنطقة الوسطى من السودان وهي التي تشمل ارض الجزيرة والبطانسة وكانت هذه الحالة فرصة لازدياد نفوذ رجال الدين وسيطرتهم على العامة الذين لجأوا اليهم لسؤالهم الله تعالى ليرع عنهم الغمة.

وبينما كانت الأمور تسير من سى إلى أسوا تغيرت الأحوال فى مصر باختفاء الحكم المملوكى وهرب جماعة إلى شمال السودان محاولين تثبيت أقدامهم وإقامة حكومة يسيطرون بها على البلاد فزاد بذلك الظلم والتدهور مما دفع الزعماء من مختلف نواحى السودان إلى الهجرة إلى مصر ومنهم من سافر إلى الحجاز حيث التقوا بمحمد على من (خلال حرب الوهابيين) وطلب هؤلاء منه المعونة لوضع حد القلاقل والحروب المحلية بعد إن تعطلت الحياة الاقتصادية وخيم على البلاد شبح الخراب والدمار فما كان من محمد على إلا أن أرسل حملة بقيادة ابنة إسماعيل وصلت إلى عاصمة دولة الفونج حيث وقع السلطان الوثيقة التى اعترف فيها بتعيينه السلطان العثماني وتسليمه إدارة البلاد إلى والى مصر (129).

<sup>(127)</sup> الشاطر بصيلى، مرجع سبق ذكره، نفس الصفحة.

<sup>(128)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص28.

<sup>(129)</sup> شوقى عطا الله الجمل: مرجع سبق نكره، ج1، ص312.

## الفصل الرابيع

# مقومات النهضة العلمية في السودان

أ- المراكز والمدارس العلمية

ب- الكتب الدراسية

ج- الأجازات العلمية

د- دور الأزهر في السودان

ه- رحلات الحج والعمرة

# الفصــل الرابــع مقومات النهضة العلمية في السودان

#### أ- المراكسز والمدارس العلمية:

قبل إن نتحدث عن المراكز العلمية في عهد الفونج نرى من الضرورى إن نرجع قليلا لندرك هل كان هناك مراكز علمية قبل قيام السلطنة الزرقاء ؟ إما كان الأمر كما قال و د ضيف الله (لم تشتهر فيها مدرسة علم ولا قرآن ويقال إن الرجل يطلق المسرأة ويتزوجها غيره في نهارها من غير عدة حتى قدم الشيخ محمود العركي من مصسر وعلم الناس العدة)(1) والمتتبع لتاريخ الثقافة في سنار آنذاك يعلم انه في مدة خلافة هارون الرشيد (170ه -193ه ، 1786م - 809م) قدم إليه جماعة من بر السودان وهو ببغداد وطلبوا منه إن يرسل معهم علماء يعلمونهم أمور الديانة فأرسل معهم سبعة علماء من بني العباس ووصلوا إلى دنقلا وأقاموا بها وتناسلت منهم ذرية كثيرة (2) لابد إن يكون هؤلاء العلماء انشاؤا حلقات تعليمية وقاموا بتعليم عدد من الأقلية المسلمة وهم الذين جاءوا خصيصا لذلك إلا إننا لا ندرى نوع العلوم التي كان يقوم بتدريسها هؤلاء العلماء ولكنها لا تخرج عن نطاق الدين هذا بالإضافة إلى أولاد عون الله (حسابر)(3) و (وجبر الله) و (مدلول) و (رزين) و (عبد الرازق) و (دهمش) و (صبح)(4) وقد اتخذ هؤلاء من دنقلا مركزا لهم نشروا فيها ثقافتهم وكان الإسلام إلى ذلك الوقت لم يتعمق

(2) حسن محمد الفاتح قريب الله: مرجع سبق ذكره، ص10-11.

<sup>(1)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص40.

<sup>(3)</sup> عبد العزيز أمين عبد المجيد: التربية في السودان في القرن التاسع عشر، مصر، القاهرة، 1949م، ج1، صر59.

<sup>(4)</sup> محمد بن ضيف الله بن محمد الجعلى الفضلى: الطبقات في خصوص الأولياء والصالحين والعلماء والشعراء في السودان، لبنان، بيروت (نسخة صديق)، ص45.

في نفوسهم ولم يتطلب معرفته عندهم أكثر من النطق بالشهادتين (5) وإذا علمنا إن الشيخ إدريس ود الأرباب كانت ولادته في سنة ثلاث عشرة بعد التسعمائة وكان يقرأ القرآن عند الشيخ البغدادي قدام الحلفايه وقدوم محمود كان بعد ذلك نستنتج من ذلك (٥) إن حالة الجهل التي أشار إليها ود ضيف الله قاصرة على جهة معينة والمعروف إن بلاد النوبة بدأ الإسلام ينتشر فيها منذ بداية القرن الرابع عشر بعد إن صار ملكها مسلما ومن الطبيعي إن يكون بينهم علماء ينشرون إحكام الدين وتعاليمه. إلا إن ربما أهتم هـــؤلاء العلماء بالجوانب الأساسية في الدين هذا بالإضافة إلى المؤثرات التسى تسربت مسع الهجرات العربية قبل معاهدة العرب والنوبة. وما أعقب ذلك من تأسيس خلاوي ومساجد وقيام مشيخات إسلامية لابد وان يكون ذلك ترك أثرا. وإذا علمنا إن محمسود العركى قدم إلى السودان في مستهل دولة الفونج اى في القرن السادس عشر (<sup>7)</sup> وندرك مدى الفرق الزمنى هذا بالإضافة إلى إن أسرة العريقاب التى قدمت للسودان خلال القرن الثاني الهجرى - الثامن الميلادي كان كبيرها من دعاة الإسلام في دنقلل عند وصول العرب إليها(8) ويروى ود ضيف الله إن إبراهيم البولاد قام بتدريس خليل والرسالة عندما عاد من مصر إلى ترنج (9) والمعروف إن هذين الكتسابين لا يدرسان إلا لمن نال قدرا من التعليم هذا يعنى أنه كان في بلاد الشايقيه من هم على قدر من العلم يؤهلهم ليراسة مثل هذه الكتب وربما كان في مناطق أخرى كـــذلك لان الشــيخ محمود العركى بعد قدومه من مصر انشأ سبع عشرة مدرسة مسن الخرطسوم إلى أليس (10) وإقامة مثل هذا العدد من المدارس يعنى هناك رغبة فهسو إنن لمسس تلسك الرغبة من الاهالي حتى أقام هذه المدارس ومن الضروري إن تكون معـــه مجموعـــة

<sup>(5)</sup> عبد المجيد عابدين: مرجع سبق ذكره، ص29.

<sup>(6)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره، تحقيق الشاطر بصيلى، ص123.

<sup>(7)</sup> محمد النور بن ضيف آلله، مرجع سبق نكره، ص344.

<sup>(8)</sup> يحى محمد إبر اهيم: تاريخ التعليم الديني في السودان، لبنـــان، بيـــروت، دار الجيـــل، 1407ه – 1987م، ص29.

<sup>(9)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص45.

<sup>&</sup>lt;sup>(10)</sup> نفسه، ص344.

تعمل في هذه المدارس وهو بجانب القرآن كان يدرس العلوم المختلفة (11) ولهذا فابن جهل الناس بالعدة وهو ما استند عليه ود ضيف الله وقرر به عدم وجود مدارس علم ولا قرآن لا اظنه كافيا وربما يكون مكتسبا نتيجة علقات لأننا نجد في العادات والتقاليد والتنظيمات الاجتماعية ما يشير إلى صلات وروابط بين ساحل الزنج ولامو بصفة خاصة وبين مجتمع حوض النيل الأزرق (12) ومن ذلك إن زواج المرأة من غير عدة متبع في لامو بسبب إن عددا من السكان يعملون كملاحين في السفن ولهذا يتغيبون عن وطنهم زمنا لا يمكنهم فيه مدة العدة من أجراء الزواج.

## - المسجد أو المسيد:

لفظ المسيد يعنى مسجد فقط لحقه الإبدال وهو معروف في لهجات العسرب في الماضي والحاضر (13) وقال عون الشريف (نحن في السودان لا نقلب الجيم ولا نحورها فهي عند العام والخاص جيم قرشية حرة (14) فهي إذن وفدت مع المشايخ الذين توافدوا على السودان في وقت مبكر من الحجاز والمغرب مع العلم إن العامة في المنطقتين يطلقون كلمة المسيد على المسجد (15) وهذا اللفظ في السودان يقصد به المكان الذي يجمع مدرسة القرآن (الخلوة) والمصلى والسكن.

عرف سودان وادى النيل المساجد قبل الخلاوى وكانت وما زالت وظيفتها أماكن للعبادة والإرشاد والوعظ وهذه وظيفة المسجد في كل الأزمنة منذ عهد الرسول (ﷺ) حيث كانت الصلوات تقام فيه ويتعبد فيه الناس بالإضافة إلى انه ملتقى لصاحبة رسول الله (ﷺ) ومأوى للغريب وعابر السبيل وفوق ذلك اتخذه الرسول (ﷺ) مكانا لتعليم المسلمين مبادئ الدين ويروى في ذلك عن كعب بن مالك (رضى الله عنه) قوله "رحت

<sup>(</sup>١١) عبد العزيز أمين عبد المجيد، مرجع سبق ذكره، ص 61.

<sup>(12)</sup> الشاطر بصيلى: مرجع سبق ذكره، ص 221.

<sup>(13)</sup> الطيب محمد الطيب: المسيد، السودان، الخرطوم، دار جامعة الخرطوم للنشر، 1991، ص36.

<sup>(14)</sup> اللهجة العامية في السودان، في مادة المسيد، ص37.

<sup>(15)</sup> الطيب محمد الطيب، مرجع سبق نكره، ص37.

إلى المسجد فسمعت رجلا يقرأ فقلت من أقراك؟ فقال رسول الله (ه) " وهكذا صارت المساجد أماكن لتعليم القران ونشر الإسلام والتهذيب ولهذا كانت شديدة الاتصال بالحياة الإسلامية المادية منها والمعنوية (16).

ويذكر احمد شلبي إن هذه المساجد هي انسب مكان لشرح تعاليم الإسلام وإحكامه أهدافه 17 ولم تختلف مساجد السودان عن هذه التي ذكرناها فهي مكان للصلاة والوعظ والتوجيه وحل المنازعات وفيها يتم نسخ المصحف والتلاوة وأول نكر للمساجد فسي السودان هذا المسجد الذي بناه المسلمون في فناء دنقلا والترم النوبيون بكنسه وإسراجه (18) ولقد حرصت في البحث عن هذا المسجد الذي أجمعت كثير من المراجع على حقيقة واحدة وهو انه كان في الأصل كنيسة إلا أنه إن تأكد ذلك فمعناه إن هناك اعتداء على المسيحيين وهذا لا يليق بالمسلمين الذين عرفوا بالتسامح واحترام الأديسان منذ عهد الرسول (ه) وتواصل في عهد سيدنا عمر بن الخطاب الدذي أمر بعدم التعرض للمسيحيين والاعتداء على كنائسهم وطبق ذلك في فلسطين ومصسر ونقسول كيف تعطلت هذه الأوامر في عهد عثمان الذي بني المسجد في عهده؟ وكيف يقبل هؤلاء المسيحيون الاعتداء على مقدساتهم وممالكهم في تلك الأونة ولم يكن الضـعف دب في أوصالها ولكن وبعد رجوعي إلى نصوص الاتفاقية التي سـجلها المؤرخـون العرب بالإجماع وجدت النص الخاص بالمساجد يقول (عليكم رعاية المسجد الذي ابتناه المسلمون) وما يهمنا هو عبارة ابتناه المسلمون. إذن فالمسلمون لم يحيلوا كنيسة دنقلا إلى مسجد بل هم الذين بنو هذا المسجد ولكن ليطمئن قلبي فقد صحبت وفدا مسيحيا إلى دنقلا وفي مكان منخفض وكما نصف الاتفاقية رأيت مسجد عبد الله بن أبي السرح(19) وهو مسجد صنغير في حجمه تعلوه مئذنة وفي أركانه حجرات متهدمة وبالقرب منه أطلال منزل.

<sup>(16)</sup> اسماء حسن فهمى: مبادئ التربية الإسلامية، مصر، القاهرة، 1947م، ص26.

<sup>(17)</sup> أحمد شلبي: تاريخ التربية الإسلامية، مصر، القاهرة، الطبعة الثانية، (1960، ص85.

<sup>(18)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزى: الخطط، ج1، ص199-200.

<sup>(19)</sup> انظر الملحق رقم28.

قال الاهالى أنها بقايا منزل عبد الله بن أبى السرح إما الحقيقة التى وقفت عنيها بنفسى هى إن المبنى الذى ذكرت المراجع انه كنيسة تحول إلى مسجد فهو قصر بطابقين لا يعطيك اى شئ فيه بالإحساس بأنها كنيسة لان الكنائس القديمة فى صحيد مصر والتى تعود إلى نفس الفترة يجد الباحث .. إن التصميم المسيحى واضح فيها والذى يتمثل فى النحت من الداخل حيث تجد صور السيد المسيح والقديسين. وهو مسن الصعب إزالته كل هذا لا يوجد فى ذلك القصر رغم وجود النحت بالقرب منه فى شكل كاتدرائية (20) ما بقى منها عبارة عن مجموعة عواميد رؤوسها ملقاة على الأرض منحوت عليها الصلبان (21) ولا اعتقد أنهم أقاموا كاتدرائية (22) بهذه الصورة التى رأيتها وأقاموا بالقرب منها كنيسة لان الاثنين الهدف منهما واحد أضف إلى ذلك إن هناك أنفاقا (23) فى أسفل هذا القصر تعذر على دخولها لكثرة الخفافيش التى تعيش فيها.

وذكر الاهالى إن أحدى هذه الإنفاق يؤدى إلى مدينة البركل والأخر إلى كريمة وربما هي مخابئ بنيت خصيصا لهروب الأسرة الحاكمة إن دعى الأمر وهذا يؤكد انه قصر الحاكم وليست كنيسة. وهذا ما ذكره النويرى عندما قال إن عبد الله برشمبو أول ملك نوبي مسلم أقام مسجدا في قصر الملك بدنقلا (24) وقد كان تدشين هذا المسجد في ملك نوبي مسلم أقام مسجدا في قصر الملك بدنقلا (24) وقد كان تدشين هذا المسجد في الملك ويع سنة 717ه الموافق 29 مايو سنة 1317م وتشير الكتابة التي نقشت على هذه اللوحة إلى هذا المعنى (تحويل هذا المكان إلى مسجد) وقيام هذا المسجد في تلك الأونة يكد ما قاله ابن خلدون من إن كثيرا من النوبيين قد دخلوا الإسلام منذ عصر شكنده (26) وأضف إلى ذلك إن التنقيبات والأبحاث التي أجريت حديثا في هذا المسجد سنة 1361ه الموافق 1974م أكدت إن المبنى كان قصرا ملكيا في الأصل وان الملك عبد الله برشمبو (شكندة) حول قاعة واحدة منها في الطابق الثاني إلى مسجد (27).

<sup>(20)</sup> هي عبارة عن كنيسة ضخمة تسع عدد كبير من المصلين (انظر الصورة في الملاحق).

<sup>(21)</sup> انظر الملحق رقم 18.

<sup>(22)</sup> انظر الملحق رقم 19. (23)انظر الملحق رقم.

<sup>(24)</sup> نهاية الأقرب في فنون الأدب، ج30 ورقة 95.

<sup>(25)</sup> جيواني فانتيبي: تاريخ المسيحية في الممالك النوبية، ص183.

<sup>(26)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، مرجع سبق ذكره، المجلد الخامس، ص429.

<sup>(27)</sup> جيوفاني فانتيني، مرجع سبق نکره، ص183.

ثم إن معاهدة عبدالله بن الجهم مع البجه سنة 228ه - 841م كان مسن ضسمن نصوحها إلا يهدم البجه شيئا من المساجد التي بناها المسلمون بصيحة وهجر وبسائر البلاد طولا وعرضا (28). يدل النص في تقدير الباحثة على وجود أكثر من مجد وان هناك عدد الايستهان به من المسلمين حتى إن عمال أمير المؤمنين كانوا يجمعون منهم الصدقات لهذا اعتقد إن هذه المساجد بنيت فور استقرارهم. هذا وقد ثبت وجسود جاليات إسلامية في منطقة خور نبت غربي سواكن وكذلك دل البحث الاثـرى علـي وجود مسجد في سكنات يرجع تاريخه إلى سنة 218ه - 831 ربما يكون ضمن المساجد التي نصب الاتفاقية على حمايتها لأنه يروى عن عمر بن الخطاب لما افتتح البلدان كتب إلى أبى موسى وهو على البصرة يأمره إن يتخذ مسجدا للجماعة ويتخذ للقبائل مساجد فإذا كان يوم الجمعة انضموا إلى مسجد الجماعة وكتب إلى سعد بن أبي وقاص وهو على الكوفة بمثل ذلك وكتب إلى عمرو بن العاص وهو على مصر بمثل ذلك أيضنا (<sup>30)</sup> ولابد وان يكون هؤلاء قد نفذوا هذه الأوامر وأقاموا المساجد في جميـــع هذه المناطق التي لهم عليهم سلطان ورغم إن المصادر لم تتعرض لذكر تفاصيل عن هذه المساجد إلا أن ابن فضل الله العمرى يروى لنا إن مسجد دنقلا هذا كـــان مســجدا جامعا يأوى إليه الغرباء ويجئ رسل الملك إليهم تستدعيهم إليه فإذا جاءوا أضسافهم وأكرمهم هو وأمراؤه (31) ويذكر اليعقوبي إن المسلمين كانوا يترددون على سوبا فـــى أيامه (32)، اى فى النصف الثانى من القرن التاسع الميلادى 284ه - 897م حتى أنهم في أواخر القرن العاشر كان في علوه رباط به مجموعة من المسلمين ومن المؤكد إن تكون لهذه المجموعات مساجد تؤدى فيها الشعائر ودلت كذلك نتائج الحفريات التسي أجريت في منطقة دبيره شمال وأدى حلفا على وجود كثيـــر مـــن القبـــاب والقبـــور

<sup>(28)</sup> تقى الدين احمد بن على المقريزي، مصدر سبق نكره، ص196.

<sup>(29)</sup> مصطفى محمد مسعد، الإسلام، ص118. (30) احمد شلبى، مرجع سبق نكره، ص87.

<sup>(31)</sup> ابن فضل الله العمرى: التعريف بالمصطلح الشريف، ص492.

<sup>(32)</sup> احمد بن إسحاق بن جعفر اليعقوبي، البلدان، ص 123.

الإسلامية التي تعود إلى القرنين العاشر والحادي عشر الميلادي (33) مما يوحي بان هذه المنطقة كانت موطنا لأقليات مسلمة كما عثر في أرض مريس على كتابات عربية ترجع أقدمها إلى القرن الثالث الهجري – التاسع الميلادي والى مثل ذلك ذهب إليه مصطفى محمد مسعد عندما ذكر إن كثرة شواهد القبور المكتوبة بالخط العربي وتحمل أسماء عربية في كل من تافه وكلابشة تدل على حياة عربية هادئة لجاليات إسلامية في بلاد مريس (34) ولسنا بحاجة إلى التأكيد بان وجود جاليات عربية مسلمة دليل على وجود مسجد أو أكثر رغم كثرة المساجد في بلاد النوبة إلا أنها تعرضت للزوال لأنها بنيت من فروع الأشجار والطين وسألقى الضوء على هذه المساجد التي اتخدها مؤسسها أماكن للتدريس بجانب وظائفها الأخرى لذا أطلق عليها لفظ مدرسة لأنها تقوم بوظيفة التعليم.

## أولا: مدرسة أولاد جابر:

أولاد جابر هم أحفاد غلام الله بن عائد الركابي (35) الذي قدم إلى دنقلا في أواسط القرن الرابع عشر الميلادي (36) ويروى عنهم ود ضيف الله أنهم كالطبائع الأربعة أعلمهم إبراهيم وأصلحهم عبد الرحمن وأروعهم إسماعيل واعبدهم عبد الرحيم وأختهم فاطمة أم الشيخ صغيرون نظيرتهم في الدين (37) والغريب إن كثير من المراجع التسي أشارت إلى هذه المدرسة نسبتها إلى غلام الله بن عائد (38) الذي جاء من السيمن عسن طريق البحر الأحمر وسكن دنقلا (39) لكنني أرى انه لم يكن هو رائد هذه المدرسة وإنما أحفاده أبناء جابر الذي قال عنه ود ضيف الله هو أبو الأئمة الأربعة السذين قسام

<sup>(&</sup>lt;sup>33)</sup> سر الختم عثمان: العلاقات بين مصر والسودان في العصور الوسطى، السودان، الخرطوم، آداب جامعة القاهرة، 1969. ص 166.

<sup>(34)</sup> مصطفى محمد مسعد، الإسلام والنوبة في العصور الوسطى، ص 130.

<sup>(35)</sup> انظر الملحق رقم (4). (36)

<sup>(36)</sup> سر الختم عثمان: أولاد جابر، الأمانة العامة للشئون الدينية، 1394هـ – 1974م، ص10.

<sup>(37)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص46.

<sup>(38)</sup> Mac Michael, H.A. Op.Cit, P359.

<sup>(39)</sup> عبد المجيد عابدين، تاريخ الثقافة العربية في السودان، لبنان، بيروت، 1967، ص29.

عليهم نظام الدنيا والدين (40) إما إبراهيم الابن الأكبر للشيخ جابر ولد في دار الشايقية ورحل إلى الأزهر ودرس عند الشيخ البنوفري (41) ولما عاد درس خليل والرسالة ويعتبر أول من درس خليل في بلاد الفونج (42).

إما عبد الرحمن فهو المؤسس الثانى لمدرسة أولاد جابر رحل إلى مصر مثل أخيه درس عند البنوفرى وعاد فأنشأ ثلاثة مساجد فى دار الشايقية وكورتى (43) والدفار وكان يقضى فى كل مسجد أربعة اشهر (44) على الرغم من اهتمام المورخين بهذه المدرسة إلا إن أمر العلوم التى كانت تقوم بتدريسها بجانب خليل والرسالة مازال مجهولا فقد تكون العلوم فقها وقد تكون أصولا وان كنا نميل إلى أنها تقوم بتدريس الفقه وعلوم القران من خلال إشارات محمد ود ضيف الله، أكثر من غيرة مستندين إلى اهتمام إبراهيم البولاد بذلك العلم أكثر من غيرة.

## ثانيا: مدرسة الحمتوياب (45):

أسسها الشيخ عبد الرحمن ولد حمدتو ابن الخطيب واشتهرت بتدريس القران وإحكامه وكانوا لا يقبلون في حلقاتهم عدا من لمسوا فيه القدرة على الفهم.

(40) محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص130.

<sup>(41)</sup> البنوري من أجله فقهاء مصر أشتهر بالزهد والدرع واخذ عنه اللقاني والاجهوري تولى رئاسة المذهب المالكي وتوفى نحو سنة 1590/998 (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص 45 هامش رقم 9).

<sup>(&</sup>lt;sup>42)</sup> نفسه ص 45.

<sup>(43)</sup> بلدة على شاطئ النيل الغربى على بعد خمسة أميال جنوب الضيقة الحدود الشمالية لديار الشايقية (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص251 هامش رقم 5).
(44) نفسه، ص، 48.

<sup>(45)</sup> الحمتوياب موطنهم نورى وأم بكول ببلاد الشايقية وقندتو بدار الجعليين وفي الهلالية بالجزيرة وهم من نرية أبى بكر الصدق (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل من فضل من فرية أبى بكر الصدق (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل من فضل رقم 6).

#### ثالثا: مدرسة سعد الكرسني:

أسسها الشيخ سعد الكرسنى الذى حرص على رياضة حيرانة وتعليمهم الشد والمد والمد والهمزة والقلقلة والإدغام ويروى عنه ود ضيف الله قائلا من لا يعرف هذه الأحكام لا يدرس عنده (46).

#### رابعا: مدرسة الدويحيي:

أسسها الشيخ عبد الرحمن ولد دويح بن حاج الدويحي جمعت بين دراسة القرآن والعلم وعمل مؤسسها على تدريس خليل والرسالة (47).

### خامسا: مدرسة الشيخ محمد ود عدلان:

فى تنقاسى التى درس مؤسسها فى المدينة المنورة ومكة ثم عاد إلى بلادة لتدريس علم الكلام فى كبرى السنوسية ووسطاه والصغرى (48) ولم يكن تدريس هذه الكتب معهودا فى دولة الفونج إلا أم البراهين (49) فقط وكان لهذه المدرسة عناية بالتصوف وكان لمؤسسها شروحات انتفع بها المبتدئ والمنتهى ومن تعاليمه إن من لم يعرف الله بالدليل والبرهان فليس بمؤمن.

ذاعت شهرة مدارس الشايقية حتى أصبحت مراكز أشعاع دينى وعلمى يحج إليها طلاب العلم من جميع مناطق السودان لأنهم يجدون إن أكثر العلوم الإسلمية يقوم بتدريسها اشهر العلماء.

#### سادسا: مدرسة سوار الذهب في دنقـلا:

أسسها الشيخ محمد عيسى سوار الدهب الذي عرف عنه انه سليل أسرة عرفت العلم فوالده كان صاحب مدرسة اشتهرت بتدريس خليل (50) جمع الشيخ محمد بين العلم

<sup>&</sup>lt;sup>(46)</sup>نفسه ص 224.

<sup>&</sup>lt;sup>(47)</sup> نفسه ص 285.

<sup>(48)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص117.

<sup>(&</sup>lt;sup>49)</sup> نفسه، ص 359.

<sup>(50)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص71، 79.

والتصوف بعد إن درس على يد الشيخين محمد المصرى والتلمسانى المغربى وبلغ من العلم حدا تمناه أهل منطقته حتى قالوا (اللهم ارزقنا علم ود عيسى) $^{(51)}$  وتتلمذ على يديه كل من عبد الرحمن والد الشيخ خوجلى و عبدالله الاغبش والد الغبش ونصر الله والسد أبو سنينة شيخ اربجى وكذلك تخرج عليه شيوخ نبغوا فى القضاء منهم حمد بن حسن أبو حليمة الذى كان يحل مشاكل الفقهاء $^{(52)}$  وتلميذة حلاوى الذى قال عنه ود ضيف الله حلالا للمعضلات من الامور $^{(53)}$ .

## سابعا: مدرسة الكيماني المصرى في بربر:

قدم الشيخ محمد بن على قرم الكيمانى المصرى إلى السودان بعد إن درس على يد الشربينى (54) فى مصر وساح بمدينة اربجى ثم سنار واستقر أخيرا فى بربر وبنى مسجده الذى صار مركزا لتعليم الفقه الشافعى ودرس محمد المنهج والمنهاج وكلاهما من كتب الشافعية (55) التى تدرس فى هذه المدرسة. قال عنه ود ضيف الله (هو من أية الله لان جميع الشيوخ أخذت منه العلم) ودرس عنده عبد الله العركى والقاضى دشين الشافعى و عبد الرحمن ولد حمدتو وإبراهيم الفرضى (56)؛

## ثامنا: مدرسة المصرى القناوى في بربر:

قدم الشيخ محمد المصرى القناوى (57) إلى بلاد العنج بعد إن تلقى العلم على يد الشيخ السنهورى (58) في النصف الثاني من القرن العاشر واستقر في بربر وأسس

<sup>&</sup>lt;sup>(51)</sup>نفسه، ص 154.

<sup>(&</sup>lt;sup>52)</sup>نفسه، ص 150.

<sup>(&</sup>lt;sup>53)</sup>نفسه، ص 183–184.

<sup>(&</sup>lt;sup>54)</sup> هو شمس الدين بن الشربيني من فقهاء الشافعية في مصر له مؤلفات منها (السراج المنير) في تفسير القرآن (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص 353 حاشية 18). (<sup>55)</sup> نفسه، ص248.

<sup>(56)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص354.

<sup>(&</sup>lt;sup>57)</sup> نسبة إلى بلده قنا في الوجه القبلي بمصر (محمد النور بن ضيف الله الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص100 حاشية رقم 13).

<sup>(58)</sup> هو سالم بن محمد السنهور ي المالكي، الإمام الكبير ومتى المالكية ولد بسنهور له مؤلفات كثيرة منها (حاشيته على مختصر خليل) عاش بين 945–1015ه، 1538–1606م (محمد النسور بسن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص 100 حاشية رقم 14).

مدرسة لتدريس الرسالة والفقه والتوحيد وسائر العلوم الدينية وكان إميل إلى القضاء من الفقه (59).

### تاسعا: مدرسة البديري الدهمشي في بربر:

ترجع نشأة هذه المدرسة إلى الشيخ عبدالله البديرى الذى حظ القرآن على الشيخ محمد عيسى سوار الدهب ثم درس العلم عند أو لاد جابر وسمى بالاغبش (60) ولهذه المدرسة الفضل فى ازدهار علوم الدين وقام بالتدريس فيها أبناؤه وأحفاده فابنه حمد ود الاغبش درس بعد أبيه وجمع بين العلم والعمل وانتفعت به الناس وكان من كبار الصالحين (61) وابنه عبد الماجد الذى حفظ القرآن ودرس خليل وجمع بين العلم والعمل وأتباع الكتاب والسنة وجمع بين علمى الظاهر والباطن (62) حتى بلغ عدد طلابه ألف طالب وعبدالرحمن بن حمد الاغبش الذى درس الجزرية والخرازى ووضع شروحات عليها (63) وعبد الله بن حمد الاغبش الذى ضمت حلقاته العرب والحلنقة (64).

كان تعليم القرآن الهدف المباشر لمدارس ومراكز التعليم الدينى واختصت الخلوة بتعليمه للصغار شأن المرحلة الأولى من مراحل التعليم ففى الخلوة كانت تلقن مبدئ القراءة وتحفظ بعض آيات القرآن وسوره ومن شاء بعدها التعمق فى العلم وأصدول الدين من فقه وتفسير وحديث فعليه إن يتابع دروسه فى مسجد فهو ليس مرتبطا بمنهج معين يختار من الشيوخ من ذاع صيته. إما إذا أراد إن يكون عالما فعليه إن يقوم بالرحلة إلى أكثر من واحد من الشيوخ المشهورين وقد يكنفى بالمتخصصين فى المواد التى يريد التعمق فيها.

121

<sup>(59)</sup> محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، نفس الصفحة.

<sup>(60)</sup> يقال انه كَان تلميذ عن أو لاد جابر وكسفت الشمس فصلى بالناس صلاة الكسوف فانجلت الشسمس قال الله كان تلميذ عن أو لاد جابر وكسفت الشمس فصلى بالناس صلاة الكسوف فانجلت الشسمس قال احد ملوك الشايقية (نعم ه الغبشه) (أمحمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص279).

<sup>(61)</sup> نفسه، ص 153.

<sup>&</sup>lt;sup>(02)</sup> نفسه، ص279.

<sup>(63)</sup> نفسه، ص 280. (64)

جمعت بين ثقافة الحجاز ومصر أو لأنهم كانوا يمتلكون المراجع لان المجاذبب عرصوا إلى إيفاد أبنائهم إلى الأزهر والحجاز فكانوا يعودون ومعهم المراجع (65).

سرت سمعه مدارس الدامر إلى الحجاز واليمن مع الحجيج وزارها نفسر مسن الشيوخ الأفارقة من نيجريا وتمبكتو مقيمين وعابرين وهم في طسريقهم للأراضي المقدسة وتركوا أثارا تتمثل في كتب التجويد والفقه والخط العربي (66) ونلاحظ إن التعليم في هذه المدارس يبدأ بالقرآن حفظا وتجويدا ثم الفقه والعلوم الإسسلامية على المذهب المالكي وعلم التجويد والعقائد وعلوم العربية كالنحو والبلاغة وبعد تخطي الطالب لهذه المراحل وله رغبه في الدراسات العليا فهي قسمين نظري وهو دراسة كتب الإحياء للغزالي والسكندري وغيرها وعملي ويتمثل في الصلاة والصوم وقيام الليل (67).

## - مدرسة الزيداب (68):

أسسها ضو البيت بن أحمد الشافعي في منطقة الزيداب وكان يدرس إحكام القرآن وحظى عندهم حظا وافرا<sup>(69)</sup>.

#### - مسدارس شسندی:

## أولا: مدرسة الشيخ صغيرون:

أسسها الشيخ محمد صغيرون جد الصيغيروناب في قوز المطرق جنسوب شسندى ولما كان الشيخ صغيرون أول من أوقد نار العلم فيها سميت بقوز العلم (70) ويسنكر ود ضيف الله إن الشيخ جمع بين العلم والتصوف حيث درس الفقه علسي خالسه الشسيخ إسماعيل بن جابر الذي أجاز له التدريس ثم سافر إلى مصر وقرأ خليل على البنوفري

<sup>(65)</sup> يحى محمد إبر اهيم، مرجع سبق نكره، نفس الصفحة.

<sup>(66)</sup> الطيب محمد الطيب، المسيد، ص 141.

<sup>(67)</sup> نفسه، نفس الصفحة.

<sup>(68)</sup> هم فرع من الجعليين يسكن بين الدامر ومحطة العالياب (محمد النور بن ضييف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص248 حاشية رقم15.

<sup>(69)</sup> نفسه، نفس الصفحة.

<sup>(70)</sup> نفسه، ص 149.

الذى تنبأ له بالنبوغ فى الدراسة (71) وكان من كبار العلماء الذين درسوا التجويد والفقه ويتضح ذلك ممن تتلمذوا عليه (72) ومن الذين درسوا فى هذه المدرسة باسبار السكرى الذى درس القه والعقائد والقرآن وبلغت حلقته ألف طالب (73) واستمر الشيخ صغيرون فى هذا المكان ثلاث عشرة سنة وبعد وفاته واصل الدراسة فيه ابنه الزين المدى بلغ تدريسه خمسين ختمه وبلغت حلقته ألف طالب (74).

## ثانيا: مدرسة آل الحاج جابر:

فى عام 1062ه - 1651م تقريبا أسس الشيخ محمود الصاردى مردسه مشهورة التعليم القرآن فى شندى (75) قصدها الناس من كل الجهات.

## ثالثا: مدرسة ابوكتى:

أسسها الشيخ احمد عبدالله جد الكتياب الذي كان يربط المصحف في عنقة أينما ذهب فلقب بأبوكتي وأسسها غرب المحمية في 1082ه – 1671م ثم تشعبت منها عدد من المدارس القرآنية (76). والجدير بالذكر إن أهل الكتياب خصصوا جزءا من مقبرة أبو كتي لحفظة القرآن لم يفصل بينهم أي قبر لم يحفظ صاحبة القرآن (77).

### - مدارس منطقة الخرطوم الحاليّة:

## أولا: مدرسة اسلانج:

يرجع تأسيس أول مدرسة في جزيرة اسلانج (78) إلى عام 970-1019ه، 1562م-1610م التي أنشأها الشيخ عجيب المانجلك للشيخ حمد النجيض الجموعي

<sup>(71)</sup> نفسه، 234–235.

<sup>(72)</sup> انظر محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص297-97-360.

<sup>(73)</sup> نفسه 109–110.

<sup>(74)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص73.

<sup>(75)</sup> الطيب محمد الطيب، مرجع سبق ذكره، ص150.

<sup>(76)</sup> نفسه، ص 152.

ر<sup>(77)</sup> نفسه، ص152.

<sup>(78)</sup> جزيرة تقع شمال أم درمان بالقرب من قرية الشهيناب وتعرف أيضا بجزيرة الفكى ولد أم حقسين (78) محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص128 هامش رقم9).

وأوقف له دارا للأنفاق عليها (<sup>79)</sup> وحمد النجيض اخذ الطريقة من الشيخ تاج الدين البهارى وعمل في تدريس القرآن دهرا طويلا (<sup>80)</sup> ويبدو ان جزيرة اسلانج كانت مقصد الشيوخ وذلك لشهرتها العلمية ويروى صاحب الطبقات عن الشيخ صالح ودبان النقا احد حوار الشيخ حسن ود حسونة عندما كان يطلب شيخا في الطريقة يذهب إلى جزيرة اسلانج (<sup>81)</sup>.

#### ثانيا: مدرسة الحلفايا:

اتخذ الشيخ البندارى فى منطقة الحلفايا مكانا لتدريس القرآن أطلق عليه صحاحب الطبقات اسم مكتب (82) وذلك قبل قيام مملكة الفونج أو فى بدايتها لان الشعيخ إدريس ود الأرباب الذى دخل هذا المكتب كانت ولادته 1912هـ-1507م وإذا افترضا إن عمره كان سبع سنوات عندما دخل هذا المكتب إذا كان هذا المقر موجودا قبل عهد الفونج أو فى بدايته.

ومن إعلام الدعوة الإسلامية في الحلفايا الضرير واللقير ابنا عــون الله ويقـول عنهم صاحب الطبقات إن البلد كله مقتدى بهم ويجتمع معهم من الصبابي إلى شــمبات والحلفايا للصلاة خلفهم (83).

## ثالثا: مدرسة حمد بن على المشيخي (84) "حمد ود أم مريوم":

ولد في جزيرة توتى 1055ه -1643م وتتلمذ على يد الفقيه أرباب العقائد وأقسام مدرسة في المكان المعروف باسمة الآن (حلة حمد) واتسعت حلقته وكان إتباعه مسن

<sup>(&</sup>lt;sup>79)</sup>نفسه، ص 153.

<sup>(80)</sup> نفسه، نفسَ الصنفحة.

<sup>(81)</sup> محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص133.

<sup>(82)</sup> المكتب عرف منذ العصور الأولى للإسلام بأنه مكان لتعليم القراءة والكتابة والنحو (محمد النــور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص50 هامش رقم 5).

<sup>(83)</sup> نفسه، ص 72.

<sup>(84)</sup> نسبه إلى المشايخة وهم نرية سيدنا ابى بكر الصديق (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص173، حاشية 17).

النساء أكثر من الرجال (85) اتسع اثر هذه المدرسة حتى بلغ إقاصى الغرب حيث كان له إتباع من قبيلة زاره ومن بنى جرار خاصة وكانوا يأتونه بالزكاة فيشترى بها عبيد ثم يعتق بعضهم بعد إن يفقههم فى الدين (86) ويروى عنه انه علم سبعين نرا من بنسى جرار اسلموا على يديه فاعتقهم وأمرهم بالرجوع ونشر الإسلام فى بلادهم (87) وخذت الدراسة فى مدرسة ود أم مريوم منحنى اجتماعيا حيث تناول النزواج والطلق والصدقة ونبذ الربا والحسد (88).

## رابعا: مدرسة الشيخ خوجلي:

عاصر الشيخ خوجلى بن عبد الرحمن حمد ود مريوم ودرس التوحيد على أرباب العقائد والفقه على الزين صغيرون وجمع بين الفقه والتصوف  $^{(89)}$  وبلغ درجة عظيمة حتى إن أكابر العلماء في حضرته يكونون كالأطفال  $^{(90)}$  أقام مدرسة في المكان الدى يحمل أسمة الآن (حلة خوجلى وبعد وفاته في 1155ه – 1746م بنى إتباعه قبة فوق قبره أصبحت مزار  $^{(91)}$ .

## مدرسة القسوز:

أسس الشيخ محمد بن مسلم الذي ينتسب إلى أو لاد جابر مدرسة في القوز (92).

<sup>(85)</sup> نفسه، ص176.

<sup>(&</sup>lt;sup>86)</sup> نفسه، صَ<sup>(86)</sup>

<sup>(87)</sup> محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص18.

<sup>(88)</sup> نفسه، ص 174.

<sup>(89)</sup> نفسه، ص 190.

<sup>&</sup>lt;sup>(90)</sup>نفسه، ص192.

<sup>(&</sup>lt;sup>91)</sup> محمد إبر أهيم أبو سليم، الفونج والأرض، ص14.

<sup>(92)</sup> يقول يوسف فضل إن المقصود هو قوز ولد دياب وهو حلة القوز تقع في الجزء الجنوبي الغربي من مدينة الخرطوم المنطقة الواقعة الآن جنوب غرب السجانة (محمد النسور بسن ضسيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص232 هامش رقم 17).

### مدرسة حمد ود زروق:

جاء الشيخ حمد من اليمن وسكن الصبابي (93) وانشأ فيها مدرسة (خلوته) التحق بها إدريس ود الأرباب بعد إن قرأ القرآن على البنداري في الحلفايا لم أجد إشارة إلى إن الشيخ حمد كان يدرس غير القرآن في خلوته وألا لماذا دخل ود الأرباب خلوة الشيخ حمد. ربما لأنه لم يختم القرآن عند البنداري لسبب أو لأخر أو ربما كان الشيخ حمد يدرس نوعا من العلوم أراد ود الأرباب دراستها وغفلت المراجع عن ذكرها مع العلم إن ود ضيف الله عندما تناول مصادر تصوف الشيخ إدريس ود الأرباب لم يذكر إن لحمد ولد زروق أثرا في ذلك بل قال انه اخذ التصوف من غير شيخ أو أخذه من رسول الله أو قدم عليه رجل من المغرب (44) ومما يذكر إن الخلاوي لم تعرف قيودا أذلك الطالب يتمتع بحرية مطلقة في اختيار المادة والمدرس وفي الانتقال من حلقة إلى أخرى وفي إن ينال من العلم ما أراد وأينما ذهب كان يجد العناية مكفوله له. إلا إن شهرة الخلاوي لها الله في نزوح الطلاب خلوة (أب رماد) رب المتمة قيل إن القيه كان يوزع على الطلاب صفحات القرآن كلها حتى لا يبقى منها واحدة (69) ربما شهرة خلوة الشيخ حمد هي التي جذبت ود الأرباب لأنه كان يميل للعبادة والعزلة حيث خلوة المكان المناسب للتوحد والعزلة.

## مدرسة أرباب الخشن (أربابا العقائد):

درس الشيخ أرباب بن على بن عون الفقه على يد الشيخ الزين صغيرون والعقائد على الشيخ ولد برى ولبراعته فيها سمى بأرباب العقائد (96) التى اشتهر بتدريسها ويقول ود ضيف الله عنه: شدت إليه الرحال وبلغ عدد طلبته ألف طالب من دار الفونج إلى

<sup>(93)</sup> قرية شمال الخرطوم بحرى على الجانب الشرقى من النيل (يحى محمد إبراهيم، مرجع سبق ذكره، ص132، هامش167).

<sup>94)</sup> نفسه، ص 41.

<sup>(95)</sup> إبراهيم عبد الرازق- التعليم في السلطنة الزرقاء – مجلة العمل، السودان، الخرطـــوم، عـــد 1 سبتمبر 1966م ص35.

<sup>(96)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص100.

دار برنو (97) ثم هجر توتى قاصدا الغابة الواقعة بين النيلين الأزرق والأبيض (98) وأقام مدرسة للقرآن فى تلك المنطقة (99) وربما فعل ذلك لكسب المريدين من طلاب العلم ودرس فى هذه المدرسة الفقه والعقائد والزهد والتصوف (100) وقد ألف كتبا كثيرة فلى الفتاوى والأحكام ويقول عنه ود ضيف الله انه فاق أقرانه وأذعنت له علماء الجزيرة كأنه بن عرفة (101) حتى إن أحدا من العلماء لا يفتى بحضرته.

## مدارس الجسزيرة:

## أولاً: مدرسة كترانج:

يرجع تأسيس هذه المدرسة إلى الشيخ احمد بن عيسى ود بشارة الانصارى وصمت مؤلف الطبقات عن الترجمة لآل عيسى رغم قرب موطنهم من الحلفايا إلا أن الدراسة التي قام بها الدكتور عز الدين الأمين بعنوان قرية كترانج وإثرها العلمى في السودان ألقت الضوء على سبق هذه الأسرة في مجال تأسيس المدارس القرآنية وذكر أنه في أوائل القرن العاشر الهجرى (السادس عشر الميلادي) قدم ود عيسى من الأزهر بعد حصوله على أجازات من شيوخها ورحل إلى كترانج وبنى فيها مدرسته (102) وكان القرآن والفقه والتوحيد أهم العلوم التي كانت تدرس وقال عنه إبراهيم عبد الداع ما وجدت في بلاد السودان عالما أورع ولا اعلم من تلامذته (103).

## ثانيا: مدارس العركيين:

بعد عودة محمود العركى من مصر وبعد إن درس الأزهر في بداية القرن العاشر الهجري (السادس عشر الميلادي) أسس مدارس لتعليم القرآن في منطقة النيل الأبيض

<sup>(97)</sup> نفسه، نفس الصنفحة.

<sup>(98)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص181 حاشية رقم 10.

<sup>(99)</sup> يحيى محمد إبراهيم، مرجع سبق ذكره، ص137.

<sup>(100)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص362.

<sup>(101)</sup> هو عبد الله بن عرفه كان إمام تونس في المذهب المالكي وألف عدداً من الكتب (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص362 هامش رقم6).

<sup>(102)</sup> عز الدين الأمين، قرية كترانج وإثرها العلمي في السودان، ص 13.

<sup>(103)</sup> نفسه، ص 42.

ويذكر صاحب الطبقات انه كان من الخرطوم إلى أليس توجد سبع عشرة مدرسة (104) ساهمت هذه المدارس في تعليم الناس وإرشادهم في أمور الدين من عدة وطلاق وتمييز بين الحلال والحرام وشاركه في التدريس ابنه الذي كان شيخا ورعا ومرشدا (105).

#### مسدارس اربجسی:

### مدرسة حجازي بن معين:

تعد مدينة اربجى (106) أحسن مدائن الجزيرة ذات تجارة وعمارة ومبان حسنة ومدارس علم وقرآن (107) حيث أسس حجازى بن معين أول مدرسة لدراسة القرآن فيها (108) وقدم هذه المدينة وشهرتها التجارية جعلها تستقبل العلماء وترسل أبنائها إلى مراكز العلم خارج البلاد لينهلوا من معينهم وحرصوا على تحصيل العلوم ونالوا الأجازات فزادت شهرتهم حتى بلغ عدد الوافدين في حلقة الشيخ أبو سنينة ألف طالب وقرا عليه خلايق لا يحصون (109) ومن فقهاء اربجى حمد بن أبى زيد الحضرى البصيلابي (110) الذي عرف بالزهد والتصوف واشتغل بتدريس الرسالة الخلايق كثيرين شيوخ اربجى سنوسى ولد نورين الذي كان مدرسا المقران

<sup>(104)</sup> أمحمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص344.

<sup>(105)</sup>نفسه، ص345.

<sup>(106)</sup> هي مدينة تجارية تقع على شاطئ الغربي للنيل الأزرق جنوب الحصاحيصا (محمد النسور بسن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص39 هامش رقم 11) وقد ذكر ود ضسيف الله إنها أنشئت 880ه - 1475م على يد حجازى بن معين. وبما إن حجازى قد اخذ العلم على يد تساج الدين البهارى الذى قدم الى السودان في النصف الثاني من القرن العاشر حسب ما ذكر ود ضيف الله ص127. ويرجح قريب الله قدوم البهارى في 974ه - 1566م إذن ربط نشسأتها بحجازى مستحيلة ويقول يوسف فضل انه شيد مسجدها فقط (أمحمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص39 هامش 11).

<sup>(107)</sup> أحمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق ذكره، ص16.

<sup>(108)</sup> نفسه، ص128 هامش رقم 5. (109)

<sup>(109)</sup> احمد بن الحاج أبو على، مرجع سبق نكره، ص89-90.

<sup>(110)</sup> أنهم من ذرية حماد البصيلي، وكانوا يسكنون في ادفو بمصر وإنهم يرجعون أصلهم البعيد إلى عرب الحجاز وينتمون إلى جهينة (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص 186، هامش رقم 10).

<sup>(</sup>١١١) نفسه، نفس الصنفحة.

وكريما مع الطلبة (112) وكان أهل اربجي يعتقدون في والده نورين الذي انشغل بقراءة القران نهاره وليله (113).

ومن علمائها كذلك شمو بن محمد بن عدلان الذى درس خليل والرسالة وجمع بين الفقه والعقائد ودرس كتب الفقه الشافعي المنهج والمنهاج ويقول عنه ود ضيف الله إن شمو عالم اربجي وخطيبها وقاضيها ومفتيها في مذهب مالك والشافعي ومدرسا فيها (114) وأصبح متعدد الثقافات حتى أطلق عليه أهل اربجي مركب الهند (115).

من علماء اربجى كذلك القاضى دشين (116) وتوليه منصب القضاء يعكس مدى علمه وثقافته هذا بالإضافة إلى موقفة مع الشيخ محمد الهميم يؤكد غيرته على تنفيذ إحكام الشرع.

اشتهر في سنار والجزيرة علماء جمعوا بين الفقه والتصوف والتاليف منهم إبراهيم بن عبودي المشهور بالفرضي (117) وابنه القدال الذي شدت إليه الرحال وضربت إليه أكباد الإبل في طلب العلم وكان يدرس خليل والرسالة والعقائد والتفسير وقراءة الجامع في الحديث (118) وفي أبي حراز شدت الرحال إلى الشيخ دفع الله أبو إدريس الذي كان شغله تدريس القران وبلغ أربعون من تلاميذه درجة القطبانية (119) والقيه إبراهيم السعودي الذي كان يمتلك خزانة كتب موقوفة على طلبة العلم (120).

<sup>(112)</sup> نفسه، ص 224.

<sup>(113)</sup> نفسه، ص 266.

<sup>(114)</sup> نفسه، صن 232.

<sup>(115)</sup> لأنها تحمل بضائع متعددة محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل على ص233 هامش3)

<sup>(116)</sup> سمى بقاضى العدالة لأنه فسخ نكاح الشيخ محمد الهميم الذى تزوج تسعين امرأة قال له خمست وسدست وسبعت وجمعت بين الأختين وخالت كتاب الله وسنه رسوله (محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص320).

<sup>(117)</sup> لأنه ألف الحاشية المشهورة بالفرايض وهو علم يختص بتقسيم الأرض وتوزيع الأنصبة الشرعية علم المواريث يسمى علم الفرائض (يحى محمد إبراهيم، مرجع سبق ذكره، ص169). (118) محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص82.

<sup>(119)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص20. محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص 209.

<sup>(120)</sup> نفسه، ص89.

الملاحظ إن سنار وما جاورها كانت منطقة ثرية بنشاط دينى وعلمى واسع ساهم فيه فقهاؤها عن طريق مراكزهم العلمية (خلاوى ومساجد) هذا بالإضافة إلى أنهم طرقوا مجالات جديدة أصقلت تجاربهم منها رحلة العلماء إلى الحجاز ورحلة حسسن ود حسونة إلى مصر والشام والفقيه موسى الجعلى وكان ممن درسوا في مسجد الحلفايا. وكان تلاميذه محمد بن ضيف الله جد مؤلف الطبقات (121) الذى درس منحنيات بن عطا الله (122) وسائر أذكار شيخه خوجلى وقراءة الوظيفة (123) وأحزاب الشاذلى (124). يتضح من ذلك إن الدراسة في زمن جد مؤلف الطبقات أخذت طابعا أرخ إذ شملت بجانب ألفه كتبا أخرى حرص الطلاب على دراستها ومن شيوخ الحلفايسا الشيخ عبد الهادى ولد دوليب وابنه الشيخ نابرى (125)، والشيخ عبد الحليم بن سلطان الذي قدم جده من فاس في المغرب في زمن الفونج وأنجب عبد الحرحمن والد عبد العرب والفونج (126)، ولأغلب هؤلاء المذكورين مساجد في الحلفايا أسس خلوت فيها أولاد المسلمين كما أسس الشيخ أبو سرور الفضلى الذي ولد بالحلفايا أسس خلوت بالقرب منها (127).

## ب- الكتب الدراسية:

تشابهت مؤسسات التعليم من خلاوى ومدارس فكانـــت واحــده فــى المشــرق والمغرب ورغم إن التعليم لم يوضح بمنهج محدد إلا أن الكتب كانــت واحــدة فقــط

(122) كتاب من تأليف تاج الدين احمد بن عطا الله السكندرى (ت 709ه – 1305م) ومن أكثر كتبـــه شيوعا (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، المقدمة 9).

(124) هي من مؤلفات الشيخ أبي الحسن على الشانلي كذلك وهي كثيرة منها حــزب البحــر، البــر، البــر، اللطيف، النصر وهي تقريبا 18 حزبا (حسن الفاتح قريب الله، التصوف في السودان ص 242-248).

<sup>(121)</sup> نفسه، ص 105.

<sup>(123)</sup> الوظيفة: هي وظيفة الشيخ أبي الحسن على الشاذلي مؤسس الطريقة الشاذلية ووظيفته أو أوراده تبدأ بـ (اللهم صلى وسلم بجميع الشئون في الظهور والبطون على من منسه انشسقت الأسسرار الكامنة .. وتنتهي بقراءة الصمدية والمعونتين والفاتحة (عبد العزيز أمين عبد المجيد – التربيسة في السودان) ج1 ص156، حاشية رقم 4.

<sup>(125)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص367.

<sup>(126)</sup> نفسه، ص 297.

<sup>(127)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص 105.

الاختلاف كان في التخصص فنجد مثلا مدرسة القران تعنى بعلوم القران وأخرى بالفقه وثالثه بالتوحيد وهكذا واهم الكتب التي كانت تدرس في الفقيه هي خليل (128) ويعود الفضل للشيخ إيراهيم البولاد في إحضار هذه الكتب مين مصير والشروحات التي وضعت عنها وكتاب مختصر خليل كيان مثيار اهتميام العلمياء والمتصوفة والطلبة لأنه شمل القضاء والإفتاء والفرائض وإحكام البيع وتناول مسيانل اجتماعية ووضع حلولا لمشاكل مجتمع لم يعرف القوانين الوضيعية ولهذه الكتسب شروحات متعددة كشرح عبد الباقي الزرقاني المالكي على مختصر خليل (130) وشيرح الشبر اخيتي (131) على العشماوية ومن كتب الشافعية التي راجت في مملكة الفونج وكانت تدرس في كل من سواكن وطوكر كتابان هما: (منهاج الطالبين) لمحي الدين النووي (ومنهج الطلاب) لزكريا الانصاري إما بالنسبة لكتب الحديث كانت صبحيح البخاري التي احضرها فقهاء الدامر من مصر وكانت تدرس في مدارسهم وكذلك كتاب الجامع في الحديث الذي كان يدرسه الشيخ القدال (132) وكذلك كتاب الجامع لي الحديث الذي يدرسه عمار بن عبد الحفيظ ضمن حلقاته الخمسة (133) ومن كتب العقائد التي كانت تدرس (متن السنوسية) وهي مقدمة في التوحيد من شيلاث مقيالات العقائد التي كانت تدرس (متن السنوسية) وهي مقدمة في التوحيد من شيلاث مقيالات

<sup>(128)</sup> خليل بن إسحاق بن موسمَّى بن شعيب من كبار علماء المذهب المالكي بمصر وقد ألف مختصرا في المذهب لمالكي وجمع فيه فروعا كثيرة واقبل عليه الطلبة ودرسوه واعتنى الفقهاء بشرحه وكان من أهم الكتب المتداولة في دولة الفونج وتوفى في 776ه – 1374م (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف قضل، ص42 حاشية رقم 1).

<sup>(129)</sup> هي رسالة ابن زيد القيرواني وهو عبد الله أبو محمد بن أبي زيد القيرواني سكن القيروان وكان وكان وكان الشهر أئمة المالكية في زمانه وهو الذي جمع روع المذهب المالكي وشرحه ولخصه وقد اخذ عنه كثيرون وله مؤلفات كثيرة على المذهب المالكي منها (النوادر والزيادات على المدوله) و (مختصر المدونة) و (كتاب الرسالة) وهو كتاب مشهور عمت فائدته سائر الأقطار التي تدين بالمذهب المالكي وتوفي ابن ابي زيد القيرواني سنه 386ه - 984م (محمد النور بن ضيف الله ، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص 41 حاشية رقم 2).

<sup>(130)</sup> هو عبد الباقى بن يوسف بن علوان الزرقانى المالكنى كان عالما وقيها متحجرا ولد بمصر 1020 ما 1611م لزم الاجهورى سنين عديدة ودرس بالأزهر وقد ألف كتبا كثيرة منها شرحه على مختصر خليل وتوفى بمصر سنه 1099-1688م وشرح عبد الباقى مطبوع ببولاق عام 1303ه - 1893م في سنة أجزاء (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، 182 حاشية رقم 12).

<sup>(131)</sup> هو محمد بن سلام الشبر اخيتى من علماء الأزهر (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، نفس الصنفحة، حاشية رقم14).

<sup>(132)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص82.

<sup>(133)</sup> نفسه، ص 261.

كبرى وتسمى (بعقيدة أهل التوحيد) ووسطى وتسمى (بالمرشدة) وصعفرى وهيى (أم البراهين) (134).

كان يدرس كذلك كتاب (الجوهرة) الذي قام بتأليفه أرباب العقائد في أركبان الأيمان وكان ذا نفع عظيم (135) ووضع الشيخ مضوى بن محمد المصرى أربعة عشر شرحا في أم البراهين عم بها سائر الأقطار وشرحين لي (يقول العبد) الكبير في مجلد ضخم نحو ستين كراسا والصغير في سبعة كراريس وشرح الجزرييه (136) والرسيالة والاجروميه (137) ومن كتب العقائد كذلك الاخضري (138) والعشماوية (139) إميا بالنسبة لعلوم القران مثل القراءات والتجويد والتلاوة فقد ازدهرت في بلاد الفونج على يبد محمد بن عيسي سوار الذهب (140) تلميذ التلمساني المغربي والمصرى محمد القراوي ويعد سعد الكرسني رائدا في هذا المجال لأنه حرص على تعليم تلاميذه الشد والهمزة والإدغام والغنة ومن كتب القران التي كاتت تدرس آندذاك (الخرازي) و (الجزري) (142) و (الشاطبية) وقد صاحب هذا الوعي الإسلامي الاهتمام بجميع

<sup>(134)</sup> لأبي عبد الله السنوسي التلمساني المتوفى 1480-1480م (مِحمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص5).

<sup>(135)</sup> نفسه، ص 100.

<sup>(136)</sup> منظومة في التجويد مؤلفها شمس الدين الدمشقى الجذرى من أئمة الوعاظ توفى 833ه- 1429م (136) منظومة في التجويد مؤلفها شمس الدين الدمشقى الجذرى من أئمة الوعاظ توفى 833ه- 1429م (محمد النور بن ضبيف الله، الطبقات، تحقى فضل، ص102 حاشية92.

<sup>(</sup>محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقي فضل، ص102 حاشية 92. (محمد النحو تأليف عبد الله بن محمد المعروف بابن اجروم المولود 682 - 1283م المتوفى 823م - 1283م المتوفى 823م - 1323م (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، نفس الصفحة حاشية رقم10).

<sup>(138)</sup> كتاب في العبادات تالي عبد الرحمن الاخضرى على مذهب الإمام مالك وهو من مدينة بسكرة ي الجزائر (918-983هـ 1512-1575م) محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص 282 حاشية 21.

<sup>(139)</sup> متن العشماوية للإمام عبد البارى العشماوى وهي مقدمة في القه على مذهب مالك وقد شرحها عبد المجيد الشرنوبي الازهرى (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، نفس الصفحة، حاشية 22).

<sup>(140)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص101.

<sup>(141)</sup> نفسه، ص 347.

<sup>(142)</sup> منظومة في التجويد مؤلفها شمس الدين أبو الخير الدمشقى الجذرى من أنمــة الحفـاظ وعلمـاء القراءات توفى في 833ه - 1429م (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل،

ص102 حاشية رقم 8). (143) أرجوزة في القراءات لأبي القاسم بن فيرة بن خلف أبو محمد الشاطبي ولد في الأندلس وتوفي بمصر (538-590ه - 1144-1194م) وكان عالما بالحديث والتفسير وله الكثير من المؤلفات (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص282 حاشية 19).

الكتب ونقرا بين طيات الطبقات عن حرص الشيوخ لاقتناء الكتب فالشيخ عبد الرحمن بانقا الذي استأجر النساخ لينقلوا له الكتب وأرسل إلى مصر والحجاز يطلب الكتب الغريبة والنادرة وملاً بها ست خزانات (144) والفقيه حامد اللين الذي باع عبدا ليشتري بثمنه مختصر خليل من مصر (145) وعمار بن عبد الحفيظ الدي جمع الكثير من المراجع إثناء رحلاته إلى مصر والحجاز حتى بلغ ما جمعه نحو رحلين أو ثلاثة من الكتب (146) وبجانب هذا وذاك كانت هناك حركة تأليف وذكر ود ضييف الله مؤلفات منسوبة إلى علماء السودان لم نجدها مثل كتاب (الجواهر) لأرباب العقائد وهذا المؤلف كان فيما يبدو متداولا بدليل ما قيل عن انتفاع الناس به شرقا وغربا وكتاب (صفه الفقير) للشيخ محمد ولد هدوى الذي كان شاعرا وأديبا ويذكر ود ضيف الله أبيات لـــه في رثاء الشيخ الزين بن الشيخ صغيرون (147) وابنه إبراهيم (148) وكــذلك كــان لعبــد الرحمن بن جابر كتاب (ترشيد المريد في علم التصوف (149) وهو الذي اختص بالفتاوي والأحكام ولكنى لم أتحصل عليه لكن من خلال أجازته لأحد مريدية تؤكد انـــه كـــان متمكنا من علمه (150) كذلك كتب عبد الرحيم بن الشيخ سليمان من مسائل في نحو كراسين سال عنها الشبراخيتي في مصر وكانت في غاية الفائدة وتدل على نباهته (151) كما أن هناك عبارات في الطبقات مثل (وجد عند الناس قبولا) و (وجدت بخط فسلان) و (قد رأيت بخط الشيخ .. في مكان له صورته (152) واقرب مثال لحركة التأليف السفر الذي بين يدينا لود ضيف الله عكس سعه إطلاع هذا المؤلف رغم إن كثير من عباراته كتبت بالعامية لكنى لا اعتقد إن ذلك يقلل من قيمته.

<sup>(144)</sup> نفسه، ص 291.

<sup>(145)</sup> نفسه، ص182.

<sup>(146)</sup> نفسه، ص 259.

<sup>(</sup>۱47) نفسه، ص 75.

<sup>(148)</sup> نفسه، ص 77.

<sup>(149)</sup> نفسه، ص 251.

<sup>(150)</sup> انظر أجازته في الطبات، ص104 الملحق رقم5.

<sup>(</sup>۱۶۱) نفسه، ص 371.

<sup>(152)</sup> نفسه، نفس الصنفحة.

إما علوم البلاغة والمنطق والنحو والصرف كانت تدرس في حلقة الشيخ محمد القناوي وابنة المضوى المصرى ولا تخرج المقررات عن المؤلفات المتداولة في الأزهر مثل (الأزهرية) و (قطر الندى) و (شذور الدهب)(153) هذا بالنسبة للنحو إما كتب المنطق والبلاغة فلا نعرف عنها شيئا لان المصادر لم تسعفنا فيها وبجانب ذلك كانت المداتح النبوية التي اشتهر بها الشيخ ود حتيك المحسى (154) .

كان لهذه الكتب على قلتها في بلد مترامي الإطراف كدولة الفونج شان كبير في تبديد العزلة الفكرية التي فرضتها صعوبة المواصلات من الخارج وقلة الاتصال فسي الداخل واعتماد التلاميذ على قدر بسيط من المؤلفات الخطية توضيح لنا الصبعوبات التي كانت تحول دون نشر الثقافة العربية بطريقة اشمل كما توضيح دور الفقهاء من إرساء لتعاليم الإسلام الصحية.

## ج- الأجسازات العلسمية:

عرف السودان الأجازات العلمية في عصر الفونج وهي لم تكن شهادة بالمعنى الذي نعرفه وإنما كانت إننا أو أقرارًا من الشيخ بان الطالب بلغ مرتبة تؤهله لتدريس المادة وروايتها والإجازة إما شفهية أو تحريرية (155) ولما كانت أكثر أجازات علماء السودان صادرة من علماء الأزهر يجب إن نعرف إن الدراسة في الأزهر كانت فسي شكل حلقات فإذا رغب الطالب في إن يقوم بالتدريس يستأذن شيخه ويعقد حلقة تضم طلابا من أنصاره وخصومة فإذا أجاب على الأسئلة المطروحة بجدارة واقنع خصومة والحاضرين أعطى الإجازة وإذا تعثر يعود طالبا يتلقى العلم في مجالس الشسيوخ(156) ولهذا ما كان الطالب يقدم على الاستجارة إلا بعد إن يأنس في نفسه الكفاءة والأهليــة. وطالب الأزهر السوداني كان إذا أراد العودة لبلده عليه الحصول على إجسازة تثبست

<sup>(153)</sup> يحيى محمد إبراهيم، مرجع سابق، ص164.

<sup>(154)</sup> محمد النور بن ضيف آلله، مرجع سابق نكره، ص181.

<sup>(155)</sup> يحيى محمد إبراهيم: مرجع سبق نكره، ص188. (156) أحمد شلبى: مرجع سبق نكره، ص220.

كفاءتة في الفتيا أو التدريس (157) وخاصة أنهم درسوا على مشاهير علماء الأزهر أمثال البنوفري واللقاني والاجهوري وليس ما يمنع إن يكون هؤلاء قد منحوا تلاميذهم هذه الإجازة بدليل أنهم عندما عادوا قاموا بتدريس العلوم التي درسوها. ولكن هل كان هناك منهج محدد يدرس وبعده يستجاز الطالب؟ لا اعتقد ربما اكتفى الطالب بحفظ كتاب واحد أو جزء من كتاب أو سور من القران وطلب من أســـتاذه أن يجيــزه فـــى تدريس هذا الكتاب أو هذا الجزء منه بقصد الارتزاق(158) ويلذكر ود ضليف الله إن إسماعيل بن جابر الذي شد الرحال إلى مصر ودرس على يد البنوفري الذي أجازه ثم عاد إلى جزيرة ترنج وقام بتدريس مختصر خليل (159) والشيخ البنوفري هو الذي أثني على عبد الرحمن بن حمدتو قائلا انه يصلح للفتوى لكونه يسأل عن خفايا الشراح كما أشاد بمحمد بن سرحان قائلا انه يصلح للتدريس لأنه يسال عن تحقيق صسورة المتن (160) وربما منحهما أجازات في ذلك وقد يحدث إن يستحيز طالب شبوخا لا يعرفهم عن طريق المراسلة أو المكاتبة وربما كان السبب بعد الديار وتعذر الالتقاء فيجيزه الشيخ أو يرفضه ويحدث ذلك لشيوخ المتصوفة كما يحدث للعلماء (161) ومن الأجازات بالمكاتبة تلك التي منحت للشيخ حسن عبد الرحمن بن الشيخ صالح ود بانقا عندما كان في صحبة الشيخ احمد ود عيسي عندما استجاز الشيخ احمد الدرديري فسي قراءة كتب الحديث ومصطلحها (162) والشيخ احمد الكفرواي الذي صحب فـــي مصـــر عددا من أجلة العلماء وحصل منهم على عدد من الأجازات وبعد عودته درس الفقه في مسجد كترانج (163) والجدير بالذكر إن كثيرا من علماء قرية كترانج الذين درسوا فـــى الأزهر حصلوا على أجازات علمية منهم الشيخ عيسى بن بشارة الانصارى الخزرجي

<sup>(157)</sup> يوضح أبو العباس أحمد القلقشندى الغرض من الإجازة في النيار والتدريس فيقول (إما الإجازة لفنيا فقد جرت العامة إذا تأهل بعض أهل العلم للفتيا والتدريس إن يأذن له شيخه في إن يفتى ويدرس وكتب له بذلك وجرت العادة إن تكون الإجازة مكتوبة في فرقة الشامي أو البلدي بقلم الرقاع اسطرا متوالية بين كل سطرين أصبح عريفي (صبح الأعشى ج14، ص322.

<sup>(158)</sup> حليم اليازجي: مرجع سبق ذكره، ج1، ص78.

<sup>(159)</sup> سر الختم عثمان: أو لاد جابر، ص18.

<sup>(160)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص256.

<sup>(161)</sup> احمد شلبی، مرجع سبق نکره، ج1 ص91.

<sup>(162)</sup> محمد النور بن ضيف ألله، مرجع سبق ذكره، ص189.

<sup>(163)</sup> محمد النور بن ضيف الله، الطبقات تحقيق يوسف فضل، ص189 هامش رقم8.

والشيخ احمد البدوى وابناه عبد الرحمن ومحمد(164) وبالمكاتبة كذلك حصــــل الشـــيخ محمد المجذوب على اجازتة من الشيخ الصعيدى العدوى احد علماء الأزهر (165) ولعل ارفع الأجازات هي تلك التي أعطيت لمن تلقوا تعلميهم في الأزهر وكتساب الطبقات حافل بذكر العديد من أسماء العلماء الذين نالوا هذا الشرف مثل عبد الرحمن بن بـــلال الذي كان ماذونا له في الفتوى والتدريس (166) وكذلك على بن دياب القريشابي الذي كان ماذونا له في التدريس كذلك كشيخة أبي الحسن وحضر حلقته خلق كثيـــرين(167) وهناك نوع أخر من هذه الأجازات هي الإجازة الشفهية التي حصل عليها عبد الــدافع القنديل بعد إن شهد له الشيخ حمد النحلان بالتدريس في صنغره والواضيح أنها إجسازة شفهية بدليل قوله يا فقيه شكر الله تقرى أولاد الحلفايا أنت حى وأبو عيونا حمر هــذا يقرى في مسجدك (168) وبالإضافة إلى مقدرة الطالب العلمية تحرص بعض الأجازات على ذكر الجوانب الروحية والخلقية مثل الإجازة التي منحها الشيخ عبد الرحمن بسن جابر لتلميذه إبراهيم ودام رابعة (169) حين وصه شيخه بقوله (الشيخ المتأدب المحتــرم المتواضع) ويمضى الشيخ ليحدد في تلك الإجازة واجباته الروحية والاجتماعية بقولـــه انه قد جعله مربيا للمريدين وقدرة للمسترشدين وملجأ للقــراء والمســاكين ويبــدو إن الأجازات في عهد الفونج لم تكن خاصة بعلوم الدين فقط فقد ذكر ود ضيف الله إن عبد الرحمن ولد طرف صحب الشيخ إدريس ود الأرباب وسلك عليه الطريقة وأنن له في الطب ودل الناس علية (170).

## د- دور الأزهر في السودان:

تعتبر السلطة السنارية أو دولة الفونج أهم حلقات التسلسل الحضاري في تاريخ السودان فهى المرحلة التى انصمهرت فيها كل إبداعات الحضارة السودانية السابقة لها

<sup>(164)</sup>عز الدين الأمين، مرجع سبق ذكره، ص65.

<sup>(165)</sup> يحيى محمد إبراهيم، مرجع سبق نكره، ص196.

<sup>(166)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص 285.

<sup>(167)</sup> نفسه، ص 286 – 287.

محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص 290.

<sup>(169)</sup> انظر الملحق رقم (5). (170) محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص263.

المروية والكبوشية والفرعونية والمسيحية والإسلامية لتخلف مرحلة حضارية لا تزال مصطلحاتها الثقافية فعالة حتى يومنا هذا.

وقد خلقت السلطة السنارية الأسس الحضارية والإدارية للسودان الموحد وللهوية السودانية التى ساهمت كل مناطق وقبائل السودان فى خلقها ونشأتها واستمراريتها وقد مثلت الثقافة العربية المتسربة قبل ومع الإسلام على يد علماء الأزهر من مصريين وسودانيين رسموا فيه مرتكزا أساسيا فى نهضة السلطة السنارية. لد اعترفت الدولة السنارية بأهمية العلم والعلماء فى الدولة والعمل بآرائهم والرجوع إليهم وقد جاء ذلك واضحا فى مخطوطة كاتب الشونة تحقيق الشاطر بصيلى الذي يذكر فى مقدمة تحقيقه: -

منذ أوائل القرن التاسع بدأت في السودان حركة علمية طيبة لكتابة تراجم العلماء ورجال الدين مِن أهل البلاد وخاصة أولئك الذين سكنوا إقليم الجزيرة والمنطقة الشمالية الغربية من الخرطوم وافتتح هذه النهضة العلمية الفقيه محمد النور ود ضيف الله ابن محمد ود ضيف الله الجعلى بتأليفه كتاب بعنوان (الطبقات في خصوص الأولياء والصالحين والعلماء والشعراء في السودان) وهو المشهور بطبقات ود ضيف الله ثم تلاه الشيخ أحمد بن الحاج أبو على المعروف بكاتب الشونة بتأليفه كتاب عن تاريخ السلطة السنارية والإدارة المصرية.

ويكشف كتاب الطبقات عن أهمية الحركة الفكرية في تكيف دولة الفونج ودور رجال التعليم والدعوة في إقامة تلك الدولة. ويكفى إن هذا الكتاب اقتصر على الترجمة لسيرة رجال التعليم والدعوة وأهمل تدوين التاريخ السياسي وهو الكتاب الاساسي عن تلك الفترة مما يدل على طغيان الحركة الفكرية وتنامى تأثيرها على أوضاع المجتمع والسياسة والاقتصاد (171).

<sup>(171)</sup> حسن مكى: من مضامين الثقافة السنارية المغزى والمضــمون، مجلــة الدراســات الأفريقيــة، السودان، الخرطوم، العدد الثمن، ديسمبر 1991م، ص29.

شجع سلاطين الفونج وملوك العبدلاب قدوم العلماء والفقهاء ورجال الطرق الصوفية من مصر والحجاز والمغرب ليسهموا في نشر العقيدة الإسلمية وتعميق مفاهيمها على أسس علمية سليمة بين مواطنيهم.

كان أول العلماء السودانيين اهتماما بنشر العلوم الإسلامية الشيخ محمود العركى الذى درس مذهب الإمام مالك فى مصر وعند عودته أسهم فى التدريس وإنشاء سبع عشر مدرسة فى المنطقة الواقعة بين توتى واليس (الكوة) ومنهم إبراهيم البولاد حفيد غلام الله بن عايد بن جابر الذى ركز جهده فى منطقة الشايقيه بعد إن تخصص فى فقه الإمام مالك فى مصر (172).

لقد ظلت مصر كما كانت دائما كعبة العلم والعلماء والطــــلاب يهرعـــون إليهـــا ليستظلوا بظلها الوارف وينهلوا من نيلها الفياض.

## دور الأزهر في الحياة الثقافية السودانية:

لقد صاغت السلطة السنارية أو دولة الفونج أساس السودان العربى الافريقى المسلم الذى امتزجت فيه الحضارة النوبية بالفرعونية بالزنجية لتصبب في رافد الحضارة الإسلامية التي ازدهرت في السودان بفضل العلماء وإتباعهم وتلاميذهم ويمكن إن نقول إن الإسلام في السودان جاء على مرحلتين:

الأولى: تلقائية بواسطة طلائع المهاجرين والتجار والتزاوج.

الثانية: منظمة وعلى أسس علمية عن طريق الأزهر وهذه قامت بتصحيح إسلام الذين اسلموا في المرحلة الأولى وكان إسلمهم تشويه بعض الشوائب الوثنية والمسيحية (173).

<sup>(172)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص144.

<sup>(173)</sup> محمد سليمان محمد: دور الأزهر في السودان، مصر، القاهرة، الهيئة المصرية العامـة للكتـاب 1985م، ص20.

لقد أخذت الحياة الثقافية والتعليمية طابعها العلمى المنتظم في عهد دولة الفونج والسلطة السنارية خاصة أيام حكم الشيخ عجيب الذي أولى اهتمامه بالمساجد ودور العلم وفي عهدة زار كثير من العلماء السودان حيث وجدوا الترحيب (174).

كان السودانيون يهاجرون من عالم إلى أخر فى طلب العلم ثم يتجهون إلى مصر إلى الأزهر الشريف حيث صدق عليهم القول بان للمسلمين قبلة دينية هى الكعبة بينما للسودانيين قبليتين دينية وهى الكعبة وعلمية وهى الأزهر فد كانوا يسافرون وهم على المام ودراية بعلوم الفقه واللغة واعتقد إن وصف رحلة الشيخ عمار بن عبد الحفيظ التى ذكرناها فى موضع أخر دليل على ذلك.

ويقول الشيخ محمد المبارك (175) في كتابه مذكرات وذكريات - الجازء الأول (واسمع عن الأزهر الشريف وعلو شأنه في جامعات العالم وأصالته في التعلم الديني وان ما سواه رافد من روافده وانه منهي مقاصد العلماء يفيدون إليه من كل فج عميق).

هكذا كان ومازال السودانيون يسافرون لمصر وللأزهر خاصسة غير مهتمين بمشاق السفر وطوله سواء كانت مشاقا جسمانية أو اقتصادية فقد كانت الرحلة من سنار إلى مصر تستغرق خمسة شهور يتعرض فيها المسار للمخاطر والأهوال ولكن كل ذلك كان يهون لان السفر للأزهر كان أملا يراود طالب العلم. كان سلاطين سنار يحتفلون بالطلاب السودانيين القاصدين للأزهر ويودعونهم.

## الرواد من السودانيين الأزهريين:

اشتدت الدعوة الإسلامية والرغبة في نشر العقيدة بأساليب سليمة وكان روادها من مصر والحجاز والمغرب والعراق إلى جانب الدعاة الوطنين الذين كانوا لهم فضل كبير في هذا الصدد ولما كانت مصر وريئة عظمة بغداد الثقافية تطلع ملوك الفونج إلى

<sup>( )</sup> انظر ص ( ) انظر ص

المسركان المسودان رحلته التي كتب عنها كانت للأزهر 1342هـ – 1923م اي بعد مسائتين وخمسة وستين عاما من رحلته الشفيع عمار.

أزهرها وعلمائه ويذكر الحاردلو إن أول ما بدا من علاقة ثقافية بين مصر والسودان بشكل واضح لا يخطئ كل مطلع على تاريخ هذه العلاقة كان فى العهد السنارى مند أوائل القرن السادس عشر الميلادى فى هذا العهد تجد الوفود من السودانيين ترد مصر قاصدة موردها العذب وذلك هو الأزهر الذى أصبح جامعة إسلامية فينهلون من العلم ما أمكنتهم ظروفهم وما وسعت قدرتهم.

ثم تجد وفودا من العلماء المصريين يفدون إلى السودان. على هول الطريق وبعده متجشمين الصعاب يقيمون في السودان متخذين لهم تلاميذ ومعجبين. إن هؤلاء العلماء كانوا يشجعون تلاميذهم على الهجرة إلى مصر ليأخذوا العلم مسن مصسدرة ويسردوا الحوض الروى من مكانه فما هم إلا سواقى على شاطئ البحر (176).

كان أول من ذهب إلى مصر من السودان كما سجلته وثائق التاريخ هـو الشـيخ محمود احمد العركى الذى تتلمذ على الشيخين شمس الدين اللقانى وناصر الدين اللقانى في ما بين 940/935 الموافق 1534/1529م وهما من شيوخ المالكيـة المعـروفين وكان ذلك بعد حوالى خمسه وعشرون عاما من قيام سلطنة الفونج.

وعندما عاد الشيخ محمود أنشا خمس عشرة مدرسة على طول النيل الأبيض من الخرطوم ولم تعرف أو تشتهر قلبه مدرسة علم ولا قران وهذا يوضح لنا الدور الذى قام به.

ومن مدارسة تخرج المشايخ والعلماء الذين انتشروا يحملون رسالة النور والعلم لأهل السودان.

وهناك أولاد جابر الأربعة الذين ينحدرون من أسرة دينية معروفة آنذاك في شمال السودان كان عميدها غلام الله بن عايد اليمنى الذي جاء إلى السودان في أواخر القرن الخامس عشر قبيل قيام السلطنه السناريه وكان أكبرهم إبراهيم بن جابر (البولاد) الذي

<sup>(176)</sup> إبراهيم الحريلو: الرباط الثقافي بين مصر والسودان، ص57.

درس فى الأزهر على يد الشيخ البنوفرى وغيره من شيوخ المالكية فى مصر، كما درس أصول الفقه المالكى واللغة والنحو وعاد إلى للسودان ويقال انه أول من درس مختصر خليل بن اسحق المالكى ورسالة ابن أبى زيد القيروانى فى السودان (177).

وكان أول من تخرج على يد إبراهيم بن جابر أخوه عبد الرحمن جابر الذى ذهب إلى مصر للاستزادة من العلم فى الأزهر على شيوخ أخيه وعاد فانشأ ثلاثة مساجد وكان يدرس فى كل مسجد أربعة شهور (178) مقتديا بأستاذه الشيخ محمد البنوفرى الذى كان يمضى أربعة شهور فى القاهرة ومثلها فى الإسكندرية ثم الأربعة الأخيرة فلى الحجاز حيث اعتاد إن يحج سنويا إلى بيت الله الحرام. يواصل ود ضيف الله فلى طبقاته الرواية عن الشيوخ والعلماء الذين درسوا على الشيخ عبد الرحمن بن جابر مثل الشيخ عبد الله بن دفع الله العركى الذى رجع إلى منطقة أهلة فى ارض الجزيرة حيث الخذ فى نشر العلم فيها كما تولى مهمة القضاء فى السلطنة السنارية.

هاجر إلى الأزهر كذلك الشيخ إسماعيل بن جابر الأخ الثالث لأولاد جابر حيت درس هنالك على يد شيخ أخوية البنوفرى وعاد ليواصل رسالة أسرته وأخوته في نشر العلوم والمعرفة الإسلامية والثقافية العربية خاصة بعد وفاة أخيه عبد الرحمن.

كان لأولاد جابر أخت تعتبر نظيرة لهم في العلم والدين وهي فاطمة بنت جابر وهي والدة العالم محمد بن سرحان المعروف بصغيرون الذي سار على مهج أخواله فسافر إلى مصر ودرس أيضا على الشيخ البنوفري وعاد لينشر العلم في دار الجعليين. عن هذه الأسرة أسرة أولاد جابر – يقول احد المؤرخين السودانيين (179) (أنهم وضعوا أساسا قويا للحياة في السودان فقد نشروا العلوم الإسلامية ووضعوا منهجا لدراستها وتضاعف مجهودهم على مدى السنين عن طريق الطلاب الذين تلقوا العلم عليهم شم

<sup>(177)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص45.

<sup>(178)</sup> نفسه، ص 251.

<sup>(179)</sup> سر الختم عثمان: أو لاد جابر، ص25.

نشروا بدورهم في إرجاء مختلفة من السودان كما قام هؤلاء الطلاب بتطوير رسالة مشايخهم أولاد جابر وذلك بإدخال موارد إسلامية في خلاويهم ومساجدهم).

ومن العلماء السودانيين الذين واصلوا تعليمهم في الأزهر الشيخ عبد السرحمن حمدتو الخطيب (180) الذي تتلمذ على يد الشيخ البنوفري وعدد إلى السودان ليقوم بتدريس مواطنيه وقد تخرج على يديه عدد من العلماء منهم الشيخ عبدالله الاغبش عميد أسرة الغبش الذي أسس مسيد وخلاوي الغبش في بربر.

ومن الذين تخرجوا من الأزهر في تلك الفترة الشيخ عبد الرحمن بن إبراهيم (181) من أبى ملاح الكتاني والد الشيخ خوجلي العالم المشهور في توتي الذي درس على يد الشيخ على الأزهر.

وهنالك كثيرون غيرهم أمثال القاضى على ود عشيب (182) الذى درس على الشيخ البنوفرى وتولى القضاء والشيخ جمال الدين (183) المعروف بخلاوى الذى كانست لسه دراية بالفتاوئ والحكام.

عاد أولئك الرواد إلى بلادهم بعد إن اخذوا عن أساتنتهم في الأزهر ما تيسر لهم من العلم وما أهلهم للتدريس والفتيا في بلادهم عادوا كل منهم يحمل إجازة علمية (184) من أستاذه كما جرت العادة آنذاك.

وهكذا نشأت المدن والقرى حول أولئك العلماء وتولت بيوت دينية بعينها تأسيس المدارس وإيواء الطلاب ونشر العلم في البلاد وقد أوردنا فصلا كاملا عن المراكن العلمية في عهد دولة الفونج.

<sup>(180)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص115.

<sup>(181)</sup> نفسه، نفس الصفحة.

<sup>(182)</sup> نفسه، ص 114

<sup>(183)</sup> نفسه، ص 71.

<sup>(184)</sup> انظر الملحق رقم (5).

# العلماء المصريون في السودان:

لم يكن العلماء السودانيون الذين تخرجوا في الأزهر هم وحدهم حملة رسالة العلم في السودان في العهد الفونجي فقد جاء عدد من العلماء المصريين أسهموا في نشر العلم والثقافة في ربوع بلادنا نذكر منهم:

الشيخ محمد المصرى القناوى هو من مدينة ادفو بصعيد مصر درس الأزهر على الشيخين السنهورى والزرقانى ووصل السودان في منتصف القرن العاشر الهجرى (السادس عشر الميلادى) أى بعد قيام دولة الفونج وتنقل بين المدن السودانية إلى أن استقر في مدينة بربر القديمة المعروفة آنذاك بالمخيرف حيث أنشا مسجدا فيها اقبل عليه طلاب العلم من كل حدب وصوب وترك مؤلفات في الشرح على عقيدة السنوسى الصغرى وكتاب العشماوية ورسالة في البسملة.

وقد تتلمذ عليه الشيخ محمد بن عيسى (185) بن صالح المعروف بسوار الدهب الذي قرا العقائد والمنطق وعلوم القران وأصبح فيما بعد من اجل علماء السودان وممن تخرج على يد الشيخ المصرى القناوى حفيدة الشيخ محمد المضوى الذى له مؤلفات منها (شرح القصيدة المنظومة في فن التوحيد).

ومن تلاميذ الشيخ محمد المضوى الشيخ خوجلى عبدالرحمن أبو الجاز المعروف بأزرق توتى (186).

ومن العلماء المصريين في السودان الشيخ محمد بن على قرم الكيماني المصري (187) دخل السودان في أول ملك الفونج وزار اربجي وسنار واستقر في بربر ويقال أنه أول من درس المذهب الشافعي في السودان وقد تتلمذ عليه كثيرون منهم الشيخ عبد الله العركي والقاضي دشين المقلب بقاضي العدالة والشيخ إبراهيم الفرضي

<sup>(185)</sup> بلدة في الوجه القبلي في مصر.

<sup>(186)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص347.

<sup>(187)</sup> نفسه، ص(190.

وكان الشيخ ابن قرم قد درس في مصر على الشيخ محمد الخطيب الشربيني احد إعلام الشافعية هناك.

# الأزهر والقضاء في سلطة الفونج:

انتظم القضاء في دولة الفونج على أسس الشريعة الإسلامية أسوة بما كانت تجرى في مصر والشام والحجاز في القرن العاشر الهجري (السادس عشر الميلادي) هذا مع تطبيق بعض القوانين العرفية.

كان هناك قاض يحكم في جميع المنازعات (188) بالقران الكريم وكانست تجسري مناظرات ومحاورات بين القضاة. وهم إما خريج من الأزهر أو درس علسي خسريج ويكون الحكم فيها على ما استقر عليه رأى القضاة وفي بعض الأحيان يحتكمون إلسي علماء مصر فيما نشأ بينهم من خلاف كما حدث في قضية حكم فيها القاضي السوداني عبد الرحمن بن مشيخ النويري المتخرج من الأزهر على امرأة تبرعت بثلث مالها قاصدة بذلك ضرر زوجها، حكم برد المبلغ ونازعة الراى فرد عليهم بصحة حكم النويري مراعاة للعرف والمصلحة العامة (189).

عندما دخل الدخان في مصر وبدا انتشاره من أوربا إلى العالم العربي ومنه للسودان في نهاية القرن العاشر الهجرى (نهاية السادس العشر الميلادي) اختلف العلماء السودانيون في ما بينهم فمنهم من أباحهم ومنهم من حرمة تماما مثلما حدث في مصر وقد روى ود ضيف الله إن الشيخ إدريس ود الأرباب العالم والمتصوف السوداني عارض الشيخ الاجهوري (190) الذي أفتى في إباحة هذا التبغ وكان ومؤيدا

<sup>(188)</sup> محمد صالح محى الدين: مشيخة العبدلاب وإثرها في تاريخ السودان السياسي، 910هـ1236هـ، 1880مـ 1890م. 1890م. 1890م. 1890م. 1890م، الخرطوم، الدار السودانية للكتب، 1392هـ 1972م، ص28.

<sup>(189)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص254-255. (190) هو شيخ المالكية بمصر (967-1066ه، 1560م- 1656م) كتب رسالة في مسألة الدخان اسمها (غاية البيان لحل شراب ما لا يغيب العقل من الدخان) (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، حاشية رقم 11).

للشيخ اللقاني صاحب جوهرة التوحيد في حرمته. إما العالم السوداني الشيخ عبد الوهاب رجل أم سنبل فقد عارض الشيخ إدريس ود الأرباب وأيد الشيخ الاجهوري مبيحا استعمال التبغ وجرت المناظرات بين العالمين السودانيين في ذلك، شم أرسل الشيخ إدريس ود الأرباب رسالة خاصة إلى الشيخ الاجهروي حملها رسول منه وهو حمد ولد أبي عقرب يعارضه فيها ويورد له حجته في تحريم التبغ وكانت بينهما مراسلات ودية من قبل كما كانت هنالك صلات ورسائل مودة بين بعض علماء السودان وعلماء الأزهر منها ما كان بين الشيخ الخراشي إمام المالكية في مصر وأول إمام للأزهر الشريف وبين العالم السوداني الشيخ إبراهيم صغيرون وكان قد أهدي العالم السوداني جارية إلى الشيخ الخراشي الذي بعث له بدورة نسخة من شرحه الكبير على مختصر خليل في مذهب مالك(191).

#### ه- رحلات الحج والعمرة:

الحج والعمرة أمل يراود كل مسلم في جميع بقاع المسكونة. عندما ظهرت دولة الفونج في 910ه- 1505ه كان طبيعيا إن يرنو سلاطينها إلى هذا النبع الأصديل بالإضافة إلى شر الانتماء إلى البيت إن الحج إلى بيت الله الحرام كان أمد يسراود الملوك والعلماء والتجار وحتى العامة وقد ساعد على تحقيق هذا الأمل سهولة الاتصال عن طريق سواكن والبحر الأحمر.

مهد الشيخ عجيب بن عبد الله جماع لهذا الاتصال بعمل حفير لجمع ماء المطر لحل مشكلة مياه الشرب وذلك في عام 960ه - 1560م هذا الحفير كان على طريق قوافل الحجاج وساعد إلى حد كبير في تذليل وعورة هذا الطريق ثم ذهب إلى الحسج وأقام هذاك زمنا أسس رواق بالحرم و لا تزال إثارة باقية (192) وذلك لإيواء السودانيين

<sup>(191)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص76.

<sup>(192)</sup> احمد محمد على حاكم: علاقة الجزيرة العربية بالسودان في زمــن الخلفــاء الراشـــدين، مجلــة الدراسات الاريقية، السودان الخرطوم، العدد الأول، 5 رجب 1405ه، 1985م، ص16.

ثم إن قوافل الحج كان لها أثرا في قدوم العلماء للسودان ويذكر ود ضيف الله إن تاج الدين البخاري حج إلى بيت الله الحرام ومنه قدم بلاد السودان بدعوة من داود بن عبد الجليل (193) التاجر السوداني وكان قدومه في النصف الثاني من القرن العاشر (194) وتزوج امرأة من ناس العك (195) وله بنتان وأقام في الجزيرة سبع سنين وبعدها سافر إلى الحجاز.

يعد الفقيه عمار بن عبد الحفيظ خير مثال يعكس مدى تعلق المسلمين في دولة الفونج بالحجاز فقد اشتهر بكثرة رحلته وقد أورد ود ضيف الله طرفا من رحلته التي كتبها بخطة وكان سفرنا من سنار لطلب العلم بالأزهر وللحج وجلسنا بالأزهر إلى مسافرنا إلى الحج وحجبنا حجة الإسلام في تلك السنة (196) ثم رجعنا إلى مصر فلم ندخلها إلا في سنه تسعة وسبعين في شهر صفر ثم سافرنا إلى الحج اي حج التطوع في شهر شوال مع الحاج المصرى ثم جلسنا بمكة مجاورين بيت الله الحرام ثم سافرنا إلى حضرة المصطفى بمكة ودخلنا فيه وصرنا إن شاء الله من الأمنين ثم سارنا من مكة إلى مصر ثم إلى السودان (197).

ومن اوائل السودانيين الذين سافروا للحجاز فيما نعرف العجمى ود حسونة الذى سلك فى رباط العباسى وانقطع إلى الله فى الذكر والعبادة ولم يتزوج إلى إن مات (198) وأخوه حسن ود حسونة الذى حج إلى بين الله الحرام وقضى فى الحجاز ومصر والشام نحو اثنتى عشرة سنة ومعه أبو حميدة واحمد تود الدنقلاوى (199) وعبد الله العركسى

<sup>(193)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص127.

<sup>(194)</sup> اى أواسطُ القرن السادس عشرُ الميلادى: ويرجح حسن محمد الفاتح قريب الله (التصــوف فـــى السودان: 94-101) إن تاريخ قدومه كان في سنة 974-1566.

<sup>(195)</sup> العك قرية على الشاطئ الأيمن من النيل الأزرق في مجلس ريفي الحصاحيصا وسكانها ركابية وشكرية (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص128 هامش 2).

<sup>(196)</sup> أي سنّه ثمان وسبعون وألف. (197) محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص259-260.

<sup>(198)</sup> نفسه، ص88.

<sup>(199)</sup> نفسه، ص 134.

الذي حج أربعة وعشرين حجة ذهابا وإيابا واثنتي عشرة جوارا واشتهر بالعلم فلما طال مكثه بالحجاز سافر إليه أخوة الشيخ أبو إدريس ومعه الحاج سلامة الضيابي فحجا حجة الفريضة وجابوة معهم (200).

ومن الجوانب الهامة ي سيرة إسماعيل بن جابر أداءه فريضة الحج وربما كان الوحيد من أبناء جابر الذكور الذين حجوا إلى بين الله الحرام وقد اصطحب معه فيي هذه الرحلة أخته فاطمة بنت (201) جابر وابنها محمد بن سرحان (202) (الدى اشتهر بالشيخ صىغيرون).

إذن ثمة عوامل أدت إلى توثيق الصلة بين دولة الفونج وبلاد الحجاز تميزت برحيل علماء منها إلى الاراضى المقدسة وبمجرد عودتهم كانوا يؤسسون الخللوى والمساجد. ويروى ود ضيف أن عمارة بن شايقي أسس خلوته في الحلفايا بعد أن حج إلى بيت الله الحرام وجاوره بمكة (203).

وبجانب ذلك كانت بلاد الحجاز ملاذا لفارين من ضغط الحكام لأنهم كانوا يجدون الأمن والطمأنينة بجوار مسجد رسول الله وفي ذلك يروى ود ضبيف الله بن عبد اللطيف بن الخطيب عمار الذي وصفه بـ (الاصولى النحوى اللغوى المستعلم الفقيسه المنطقى المجود للقران المجتهد في مذهب الشافعي) حج إلى بيت الله الحسرام بسبب نكبه حصلت له من سلطنه الفونج فجاور بسببها (204) وقد مدحه احد علماء الحجاز قائلا (عالم الديار السنارية وعلامة الأقطار الإسلامية)(205).

<sup>(&</sup>lt;sup>(200)</sup>نفسه، ص

<sup>(201)</sup> نفسه، نفس الصنفحة.

<sup>(202)</sup> سر الختم عثمان، أو لاد جابر، ص18.

محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص309.

<sup>(204)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص299. (205) نفسه، نفس الصفحة.

الواقع إن اثر الحجاز كان كبيرا أكثر الذين هاجروا إلية ســواء لأداء الفريضـــة أو التجارة درسوا هناك على علماء المالكية ونقلوا تعاليم هذا المذهب وكتبه المتعددة.

والمعروف إن رحلة الحج فى ذلك الزمن كانت من اشق الرحلات فالرحلة داخل السودان إلى البحر الأحمر محفوفة بمخاطر الطريق من وعورة إلى قله امن كما إن الرحلة البحرية من ساحل السودان إلى ساحل الحجاز تكتنفها نفس الصعاب والمشاق لهذا فالحج فى ذلك الزمن لم يكن يؤدية عدد كبير من أهل السودان.

كان بعض حجاج دارفور يسيرون عبر النيل لأنهم لا يستطيعون تكلفة الرحلة الصحراوية والسفر عبر النيل يعتبر صدقة بالنسبة للحاج لأنه يمسر على المدارس القرانيه المنتشرة والموازية للنيل (206). إلا إننا نجد في كتساب الطبقات عدد مسن الشخصيات أمثال حمد أبو عقرب تلميذ الشيخ إدريس ود الأرباب سافر مع الفقيه حمد ولد أبو نافلة إلى الحج (207).

تمسك المسلمون في دولة الفونج بدينهم الذي دفعهم لأداء هذه الشعيرة فنجد فرح ولد تكتوك صاحب الحكمة والموعظة الحسنة الذي حج إلى بيت الله الحرام وكان سببا لعدد من النصاري اسلموا على يده (208).

ثم إن الحاج إبراهيم بن برى الذى حج ومعه أربعة أشخاص (209) ولقد أعجب الفقيه أبو الحسن بن إبراهيم بولد برى (210) فقال: (الحج مثل حج الحاج إبراهيم والحاج عوض الكريم).

<sup>(206)</sup>Umar Al-naqar: the pilgrimage tradition in west Africa, Khartoum university pess, p111.

<sup>(207)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص53. (208) نفسه، ص312.

<sup>(209)</sup> نفسه، ص88.

<sup>(210)</sup> لعله أبو الحسن دفع الله بن الفقيه ضيف الله (محمد النور بن ضيف الله، مرجم سبق نكره، ص65)

ومنهم من سافر وأوصى زملاءه الشيوخ على أبناءه فنجد الشيخ عبد الله الطريفى الذى أوصى الشيخ دفع الله على أولاده عندما سافر لأداء فريضة الحرج لبيت الله الحرام (211).

وكان من الشيوخ من يؤدى الفريضة ومعه نفر كثير ويروى ود ضيف الله إن (الجنيد ولد طه بن عمار الذي أعطاه الله قبولا عند الملوك والسلاطين ولاسيما أهل الحرمين والحجاز وجدة كان حاجا إلى بيت الله ومعه خليق لا يحصون (212).

اعتقد أن الرواق التى شيدها الشيخ عجيب كان لها دورا كبيرا فى إيدواء هذه الإعداد من الحجيج وتقديم المساعدة لهم. ومن مشايخ دولة الفونج الذين ذهبوا لبيت الله الحرام حمد النحلان المشهور بابن الترابى يروى ود ضيف الله عنه قال: (انه أمسر جيرانه بالسفر إلى الحج لزيادة قبر الرسول عليه السلام فقامت معه سبعين منطقة (تلميذ) وهو راكب على حمار وزوجته الحاجة على حمار وعناقريبهما الاثنين شايلنهن الفقراء على رءوسهم لا ذاد ولا ماء معهم وطلعوا من على ود عشيب بالنهار صايمين وبالليل ينزلوا عربانا يفطرونهم وهكذا إلى أن وصلوا سواكن)(213).

هذا وقد استخدم الحجاج السودانيون في تلك الأونة طريق أخر هو ميناء القصير (214) الذي سلكه الشيخ شرف الدين بن عبد الله العركي الذي حج ومعه جماعة من جيرانه ومعهم الحاج مكى ولد سراج وإلفيه شكر الله الجميعابي (215).

<sup>(211)</sup> العله أبو الحسن دفع الله بن الفقيه ضيف الله (محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص65)

<sup>(212)</sup> نفسه، ص 131.

<sup>(213)</sup> كانت ميناء سوكن الرئيسي في عهد الونج وأحدى المنافذ للتجارة والحجاج الســودانبين (محمــد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص164، هامش9).

<sup>(214)</sup> ميناء مصرى على ساحل البحر الأحمر ولعل هذا النص الوحيد الذي يسستدل منه إن بعسض الحجاج السودانيين كانوا يسارون الحجاز عن هذا الطريق إذ يبحر معظمهم من سواكن.

# الفصيل الخامس

# الدور المصرى الحجازى في النهضة العلمية

أ- العلماء والمتصوفة

ب- الفقيهاء والحيكام

ج- الطرق الصوفية

# الفصــل الخامــس الدور المصرى الحجازي في النهضة العلمية

#### أ- العلماء والمتصوفة:

الفونج هم حصيلة لقاح هجين بين العرب الوافدين والسكان الأصليين وهو لقاح مسالم تم بعيدا عن مظاهر التحكم العنصرى والتعسف الديني والمذهبي ويقول بن خلدون (حاول ملوك النوبة صد العرب من دخول بلادهم السودان) ولكنهم لما فشلوا في ذلك استطاعوا إن يكسبوا العرب عن طريق المصاهرة فزوجوا بناتهم للعرب وأصبحوا الورثة الشرعيين للنوبة عن طريق وراثة ابن البنت وهكذا تفككت دولة النوبة وآلت لجينه (1).

#### - بلاد الحجاز:

لما كانت بلاد الحجاز مكة والمدينة منبعا ثرا في هذه الفترة حيث احتلت المقام الثاني بعد مصر في استيعابها للوفود الإسلامية القادمة للحج والتجارة والعلم حيث كان الحاج السودانيون يشجعون علماء الحجاز على الرحلة للسودان (2).

#### - بلاد المغرب:

كانت بلاد المغرب منبعا أخر للثقافة الإسلامية وربما جاء علماء المغرب مسع الفونج حيث زحفوا من الغرب إلى مملكة سوبا فكانوا نواة لأفواج أخرى من المغاربة لحقوا في أزمان مختلفة بزملائهم في مملكة سنار ويذكر ود ضيف الله عددا من علماء

<sup>(1)</sup> عبد الرحمن بن محمد بن خلدون، مرجع سبق ذكره، ج2، ص5.

<sup>(2)</sup> عبد المجيد عابدين، تاريخ الثقافة العربية في السودان، ص57.

الفونج يعود أصلهم إلى المغرب أو الأندلس منهم (عبد الكافى المغربى، الذى قدم على (إدريس ود الأرباب) وعلمه الصوفية ( $^{(3)}$  وقدم كذلك جد حسن ود حسونة من (جزائسر الأندلس)  $^{(4)}$  ودفع الله بن مقبل ومعه الفقيه محمد فكرون من غرب السودان  $^{(5)}$  وسعد ولد شوشاى وعلى اللبدى وهما صوفيان من المغرب  $^{(6)}$  والتلمسانى المغربى الذى قدم فى عهد الملك بادى على الشيخ محمد ولد عيسى سوار الذهب وعلمه الصوفية  $^{(7)}$ .

## - العـــراق:

هي من أوائل من نشر الصوفية في بلاد الفونج حيث قدم منها تاج الدين البهارى وعلم الناس مبادئ الطريقة القادرية وأقام في السودان سبع سنوات<sup>(8)</sup> كان لهولاء جميعا أثار واضحة في نشر الثقافة الإسلامية في السودان إلا إننا نلاحظ إن الأثر الذي تركه علماء مصر في السودان تميز بطابع علمي في معظمة واقصد بذلك إن المصربين آنذاك كانوا يعنون بالفقه والتوحيد واللغة في حين إن الطابع الصوفي قد غلب على تعليم الحجازيين والعراقيين والمغاربة ويتضح ذلك في قول ود ضيف الله (أعلم إن الفونج ملكت ارض النوبة وتغلبت عليها أول القرن العاشر سنة 910ه وخطت مدينة سنار ولم تشتهر في تلك البلاد مدرسة علم ولا قران حتى وفد الشيخ محمود العركي من مصر وعلم الناس العدة (9).

وفى أوائل النصف الثانى من القرن العاشر قدم إبراهيم البولاد من مصر إلى بلاد الشايقية ودرس خليل والرسالة ونشر الفقه فى الجزيرة ثم قدم التلمسانى المغربى على الشيخ محمد بن عيسى سوار الذهب وسلكه التصوف ثم قدم الشيخ محمد بن عيسى سوار الذهب

<sup>(3)</sup> ولد الشيخ إدريس ود الأرباب بعد إن اختطت سنار بثلاثة أعوام (913-1508م).

<sup>(4)</sup> ربما المقصود بها تونس و هو بلد يكثر نكره في الروايات عند القبائل السودانية خاصة البقساره (4) محمد النور بن ضيف الله، الطبقات تحقيق يوسف فضل، ص133 حاشية رقم 2).

نفسه ص 205.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> نفسه ص 222، 262.

<sup>(7)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص41.

<sup>(8)</sup> نفسه، ص 127.

<sup>&</sup>lt;sup>(9)</sup> نفسه، ص40.

المصرى الذى ادخل المذهب الشافعي وقدم كذلك الشيخ محمد المصرى ودرس التوحيد والنحو والرسالة (10) كل هؤلاء الشيوخ وفدوا في زمن الشيخ عجيب المانجلك الابسن الأصغر لعبد الله جماع والذي كان يقدر العلم ويحترم العلماء ويفرق المسنح والعطايا عليهم وهو الذي شيد الأروقة لإيواء طلاب العلم (11) وعمل على جذب العلماء للإقامة في مملكته بكل السبل حتى يتسنى لهم نشر الدين والثقافة الإسلامية وقد تمتع هولاء العلماء بنفوذ واسع فما كان يرد لهم طلبا ومن استجار بهم فهو امن من عضب السلطان (12) الذي كان يخشاهم أيضا فزى مثلا المجذوب جد المجاذيب لا يردون له شفاعه لاعتقادهم بان من يردها ينكب سريعا (13) وهيبة الشيخ خوجلي كانست تجعل السلاطين كالأطفال في حضرته (14).

المتتبع لتاريخ التقافة في دولة الفونج يلاحظ إن العلم والصوفية دخلا سويا في القرن السادس عشر الميلادي إلا إن الأخيرة انتشرت سريعا لان الناس كانوا يبحثون عن الخلاص من حالات الضعف واليأس التي اكتنفت حياتهم لان دخولها تزامن مع فترة السيطرة العثمانية على بلاد الشرق والعزلة السياسية والفكرية التي فرضها العثمانيون وتأثرت بها مصر وبالتالي دولة الفونج ولما كانت الصوفية تبشر بنعيم الاخرة للمحرومين وسوء العاقبة للباحثين عن نعيم الدنيا فقد وجدت تعاليمها أذانا صاغية من أناس هم نتاج بيئات كانت أساسا وثنية ومسيحية. ويعتبر شيخ الطريقة نواة التجمع الصوفي حيث يجتمع حوله المريدون على اختلاف قبائلهم وأجناسهم ويصبحون تحت زعامته أسرة واحدة أو طريقة واحدة وكتاب الطبقات حافل بأمثال هؤلاء وقد لاحظنا إن أهل الدامر هم أهل بلدة واحده ويتبعون طريقة واحدة (المجاذيب) ولهذا من الصعب على الباحث التمييز بين الجماعة الصوفية وأهل البلدة ولا نرى حدا فاصدلا

<sup>(10)</sup> نفسه ص 40–42.

<sup>(</sup>١١) محمد صالح محى الدين: مشيخة العبدلاب وأثرها في تاريخ السودان، ص261.

<sup>(12)</sup> مكى شبيكه: السودان عبر القرون، لبنان، بيروت، دار الثقافة، 1991م، ص4.

<sup>(13)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص188.

<sup>(14)</sup> نفسه، ص192.

بين الجانب العلمي والجانب الصوفي وذلك إن الفقيه كان في الغالب صوفيا كما إن بعض المتصوفة كانوا فقهاء فأولاد جابر بجانب اهتمامهم بالعلوم الفقهية وفي مقدمتها كتاب مختصر خليل الذي كان أول من درسه في دولة الفونج هو إبراهيم البولاد والي جانب هذا الأثر العلمي يتبين في حياه بعضهم التصوف في شخصية عبد الرحمن بن جابر الذي وصفه ود ضيف الله بالقطب الرباني والغوث الصمداني (15) وهذه الصفات يوصف بها كبار الصوفية هذا بالإضافة إلى كراماته ومنها عندما كان يدرس في أحد مساجده الثلاثة كان تلاميذه يرونه في المسجدين الآخرين في إن واحد (16) وهكذا إلى جانب الثقافة العلمية ظهرت بوادر ثقافة دينية صوفية وهي التي كانت شائعة في الحجاز والعراق ومصر ومنها تسربت إلى مملكة الفونج على يد الدعاة أو المواطنين الذين اتصلوا بمنابعها.

والسناريين صلات لا تنقطع بالحجاز وخاصة في موسم الحج لطلب العلم على علماء الحرمين هذا بالإضافة إلى إن قادة الصوفية في الحجاز كانوا يجدون ترحيبا وتشجيعا من ملوك الفونج<sup>(17)</sup> ولهذا لقيت الطرق الصوفية منبتا خصبا هذا بالإضافة إلى ما أظهره المشايخ من صفات جعلت الناس يتهافتون عليهم ويتخذونهم ملاذا في ساعات الضيق ومنها أن حسن ود حسونة كان يهتم بالفقراء ويذبح لكل خلوة مسن خلواته شاتين كل يوم وكان عدد خلواته أحدى عشرة أو ثلاثة عشرة والشيخ عبودي الذي يجد عنده المسافر وابن البلد طعاما يوميا لا ينقطع<sup>(19)</sup> ويروى صاحب الطبقات عن الشيخ مسلمي الصغير الذي كان يأخذ من المقتدرين ويعطى الفقراء (20) ولهذا آلت فالناس حول الشيوخ بعد إن ذاقوا مرارة الانقسامات في بلاد النوبة إبان

<sup>(15)</sup> سر الختم عثمان: أو لاد جابر، ص28.

<sup>(16)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص91.

<sup>(17)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق ذكره، ص138.

<sup>(18)</sup> نفسه ص 271.

<sup>(19)</sup> نفسه ص*-*87.

<sup>(&</sup>lt;sup>20)</sup> توماس آرنولد: الدعوة إلى الإسلام، ترجمة الدكتور حسن إبراهيم حسن وعبد المجيـــد عابـــدين، مصر القاهرة، 1947م، ص99– 100.

العهد المسيحى بعد إن بلغ الانحطاط فيها إلى أقصى درجة (21) أضف إلى ذلك ما كانت تعانيه البلاد من الحروب الداخلية. والغازات المستمرة والعصبيات القبلية التي كانست تمزق البلاد في ذلك العهد لذا شعر السودانيين إلى رغبة شديدة في الحياة المستقرة فما إن وجدوا في عصر الفونج هؤلاء المشايخ حتى لبوا النداء في حماس شديد (22) والقارئ لكتاب ود ضيف الله يرى كيف نجحت الطرق الصوفية في جمع شمل القبائل والأجناس من مختلف أنحاء البلاد فزاوية الشيخ عمار بن عبد الحفيظ محاطة بالخيل والجمال التي حملت الناس إليه من جهات بعيدة وعند الباب تجد نعال الفونج والعسرب (دليل على تعدد الأجناس) وفي داخل الزاوية تجد الناس حلقات مجموعة تتحدث بتجارة الحجاز وأخرى بتجارة الغرب وثالثة بتجارة الصعيد (23) وكذلك الشيخ السزين صغيرون الذي ولد بدار الشايقيه وشدت إليه الرحال وضربت إليه آباط الإبل فالبلاد كلها إلى دار صليح تلامنته وتلامذة تلامذته والشيخ أرباب العقائد الذي بلغ درجة من الصلاح والتصوف وبلغ عدد طلبته ألف طالب من دار الفونج إلى دار برنو (24) وهكذا قامت على أيدى هذه الصفوة من شيوخ ذلك العصر حركة الدعوة التي كانت شخصية الشيخ محورها بما يتسم به من زهد وتقوى وكرامات وقد استخدم الشيخ الداعية ككلل الوسائل الشعبية لجذب الناس إليه وكانت البيعة للشيخ تتم على المستوى الشخص من اخذ الطريق وهي شهادة إن لا اله إلا الله محمد رسول الله (صللي الله عليه وسلم) وأوراد عند نهاية كل صلاة ودعوة غيرة لأخذ الطريق وحضور حلقات الذكر ما أمكنة ذلك وقد أدى ذلك إلى تمكين عقيدة المتصوفة في نفوس الناس بل أن كثيرًا من الفقهاء صاروا من مؤيدى الطرق الصوفية بعد إن جمعوا بين علمي الظاهر والباطن ومن ثم فقد خضع انتشار الإسلام في دولة الفونج خضوعا تاما للجوء الصوفي المنتعش في العالم الاسلامي بعد إن كتب له النصر في صراعه مع أهل السنة (25) وقد حسم هذا

<sup>(21)</sup> عبد المجيد عابدين، مرجع سبق نكره، ص63.

<sup>(22)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق ذكره ص 261.

<sup>.73</sup> نفسه ص $^{(23)}$ 

<sup>(24)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق ذكره ص100.

<sup>(25)</sup> أبو العلا عفيفي: التصوف الثورة الروحية في الإسلام، ص23.

الخلاف الإمام أبو حامد الغزالى (توفى فى عام 516ه – 1111م) الذى مزج التصوف بالشريعة جاعلا الأخيرة هى الأساس (26) وقد وجد هذا الصنيع قبولا عند جمهور المتصوفة ورضى عنه كثير من أهل السنة بيد إن من الفقهاء لم ترضيهم شطحات بعض المتصوفة مثل اعتبار القوافل أعلى من الفرائض والنية أفضل من العمل والتأمل خير من العبادة ... الخ. ويروى كتاب الطبقات أمثلة لهذا النزاع بين القاضي دشيين والصوفى محمد الهميم الذى يروى عنه انه فى ساعة من ساعات الجذب زاد فى نكاحه من النساء عن الحد الشرعة وهو أربع وجمع بين الأختين حيث تزوج بنتى أبى ندوده فى رفاعة وجمع بين بيتى بانقا الضرير (كلتوم وخادم الله) فانكر عليه ذليك القاضي مشين وقال له خمست وسدست وسبعت إما كفاك؟ حتى جمعت بين الأختين!! ورد الهميم وما تريد بذلك؟ قال أريد سخ نكاحك لأنك خالفت الكتاب والسنة فقال ليه الرسول إنن لى والشيخ إدريس يعلم وكان الشيخ إدريس حاضر! فقال لدشيين السيخ أمرة وخل ما بينه وبين ربه فقال دشين لا اترك إمرة وقد فسخت نكاحه فقال الشيخ أمرة وخل ما بينه وبين ربه فقال بن القاضي دشين مرض حتى تفسخ جلده (27).

نلاحظ من هذه الحادثة إن الصوفى محمد الهميم انتصر على الفقيه دشين والهميم يمثل وجه نظر الصوفية إما القاضى دشين فيمثل الفقهاء ونلتمس من رد هميم على القاضى دشين لونا من الصراع بين الفقهاء المتمسكين بالكتاب والسنة وبين المتصوفة المعتمدين على وحى الباطن واللهجة العنيفة التى خاطب بها محمد الهميم قاضى العدالة تدل على استهتار المتصوفة بما ينهى عنه الشرع الاسلامى ربما نبع ذلك جهل هؤلاء بأمور دينهم هذا الجهل حكم فى إن تبقى الثقافة الدينية فى مستوى متدن رغم أنهم تسابقوا فى حفظ القرآن ولكن بطريقة لفظية لا يميزون بين الأصل والبدعة ولم يكسن هذا الجهل قاصرا على بسطاء المتعلمين بل شاركهم فيه الفقهاء فقد ذكر التونسى عسن والده عمر الذى قدم للسودان فى عهد دولة الفونج إن الفقيه مالك خطيب جامع دارفور سأله إن يكتب له خطبة يلقيها فى يوم العيد فكتبها وذيلها بالخاتمة المعروفة (تمت على

<sup>(26)</sup> نفسه، ص 14.

<sup>(27)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق نكره ص212.

يد مؤلفها الفقير إلى المنان عمر بن سليمان التونسى) فما كان يوم العيد وبعد الصلة اعتلى الخطيب المنبر وخطب وقرا تمت على يد مؤلفها عمر بن سليمان التونسى دون إن يدرك إن هذه الخاتمة خارجة عن الخطبة (28) وعلى هذا إن العلم كان يعنى التعبد والزهد أكثر من النققه في أمور الدين ومن بين شيوخ الصوفية الذي بالغ فسى الزهد والانقطاع حمد النحلان الذي دخل خلوته وأغلق بابها تاركا فتحة صغيرة يتناول منها طعامه الذي يتكون من قرض وسبع بلحات وقطعة خبز في حجم عين الجمل وكانت تستمر فترات اعتكافه أكثر من ثلاثين شهرا يخرج بعدها يابس من اللحم والدم (29) وقد بلغ من تشدد احدهم انه لبس المرقع وجعل الخريم (30) طعامه لأجل عال ثلاثة (هضم النفس وقلة الحلال في زمننا هذا وأتباع السلف الصالح) ومنهم من كان يلازم الخلوة قائما الليل صائما النهار ملازما أذكار الله كلها) ويتلو صلاة الرسول صلى الله عليه وسلم في كل ليلة أربعين ألفا وبالنهار ثمانية عشر ألفا وكل ما تم مائه ينتقل بعدها (13) ومنهم من تشققت إطرافه من كثرة الوضوء فاشتهر بالخشن (32) وروى إن احدهم حج ومنهم من تشققت إطرافه من كثرة الوضوء فاشتهر بالخشن (32) وروى إن احدهم حج أربعا وعشرين حجة أثني عشرة ذهابا وإيابا وأثنتي عشرة جوارا(33).

ولم يكن التقشف الزهد الطريق الوحيد للاتحاد بذات الله فقد كان بعض السيوخ يعيشون حياة دنيوية متكاملة بل إن إغراقهم في الملذات يفسر بأنه حالة جذب فمثلا الفقيه نور الرياش يصف شيخه صاحب الربابة في حالات الجنب فيقول: أول ما تقوم عليه الحالة يحضر البنات العرايس والعرسان للرقص ويضرب الربابة كل ضربة لها نغمة يفيق منها الامجنون وتطرب لها الحيوانات والجمادات (34).

<sup>(28)</sup> محمد عمر التونسى: تشحير الأذهان بسيرة بلاد العرب والسودان تحقيق خليـــل محمـــد عســـاكر ومصطفى محمد مسعد، مصر، القاهرة، الدار المصرية للتأليف والترجمة، 1965م، ص213. (29) محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق ذكره، ص162.

<sup>(30)</sup> هو ثمر شُجر الحراز وتتخذه البهائم علفا وقد يأكله الأطفال (محمد النور بن ضيف الله: الطبقات تحقيق يوسف فضل، ص176 حاشية رقم14).

<sup>(&</sup>lt;sup>(31)</sup> نفسه، ص65.

<sup>(32)</sup> نفسه، ص99.

<sup>(33)</sup> نفسه، ص 253.

<sup>&</sup>lt;sup>(34)</sup> نفسه، ص95.

#### ب- الفقهاء والحكام:

سنذكر كلمة الفقهاء في شئ من التعميم لتشمل الجميع متصوفة وغيرهم وتهدف محاولتنا هنا تسليط الضوء على علاقة الفقهاء بالحكام وبصورة عامة، كان الوئام غالبا بين الفقهاء والحكام فنجد نماذج من الفقهاء تقدم النصائح منهم داؤود بن محمد الهذى زهد ولبس جلود الضان ويقول عنه ود ضيف الله: كان كالوزغ لزم الخلوة لم يخرج منها إلا بعد صلاة العشاء ثم لم يروه إلا مثلها (35) في اليوم الثاني واعتقد فيه السلاطين وخصوصا محمد أبو لكيلك وقد كان يشاوره في جميع أموره ويروى إن احد السلاطين لبس قميص ولى من الأولياء يوم خروجه للقتال لاعتقاده في بركته إلا أن الاعتقاد في البركة لم يكن الدافع للزهد والورع والانقطاع للخلوة هذه الصنفات اعتقد أنها رفعت من مكانتهم عند العامة والخاصة فلا غزو إذن إذا منح الحكام الفقهاء الاقطاعات الواسعة المعفاة من الضرائب فهم سند الحكام والمدافعون عن النظام والدليل على ذلك إن هؤلاء الحكام كانوا يقطعون الأرض لهؤلاء الفقهاء ليس بدافع الثواب والبركة فحسب بــل إن هذه الهبات كانت لها جوانب سياسية (36) وبنفس القدر تعكس واقعه خليل بن الرومـــى مع الملك بادى الأحمر أحد سلاطين الفونج مدى نفوذ الفقهاء واعتقاد ألحكام والرعيسة - في مقدرتهم على فعل المعجزات ويقول ود ضيف الله: ... ومنها (اي من معجزاته) إن ملك الفونج لما خرجت عليه العساكر بجميعها من قرى سنار واليس وأحاطت بـــه العساكر من كل جانب وقتلوا جميع من كانوا معه وما بقي إلا ثلاثين فرسا اختفي منهم في حوش كمير بنت الملك اختى فذهبت كمير المذكورة إلى الشيخ خللي وقالـت يـا سيدى آخي فارقة ملكة وتخشى عليه من الهلاك من عبيدة فقال لها أخوك الظالم المفسد فقالت آتية إليك ويتوب على يدك من الظلم والفساد فقال آتيه إلى الملك وجاءت به مختفيا والبسته ثوب امرأة فلما حضر بين يدى الشيخ قال إنا تبت تنهاني عنه فقال لــه

<sup>(35)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق نكره، ص 213.

<sup>(&</sup>lt;sup>36)</sup> محمد إيراهيم أبو سليم: الفونج والأرض ص35.

الفونج اخذوا عمامة الملك فهناك عامتى وضمنت لك ملك أبيك إلى إن تموت ولكن إذا خرجت للقتال احضرنى واحضر حاج عمارة فلما أصبح خرج على تلك الجيوش في ثلاثين فارسا واحضر الشيخ والحاج عمارة كما أمرة الشيخ فهرمهم ببركة الشيخ وقتلهم اشد قتله وبقى فى ملكه إلى إن مات والملك المذكور بادى الأحمر (37) هذه الحادثة تعكس المدى الذى وصل إليه نفوذ الفقهاء من حيث اعتقاد الحكام فى مقدراتهم واحترامهم وسماعهم لنصائحهم على يد هذا الشيخ تقودنى هذه الحادثة إلى أسرار الكنيسة عند المسيحيين هناك سر يسمى سر الاعتراف وهو إن المسيحي الارثوذكسى مهما كانت وظيفته لابد إن يعترف بذنوبه التى اقترفها إمام الشيخ (القس) حتى تكتمل عباداته وبما إن المسيحية انتشرت فى بلاد النوبة حوالى ستة قرون ربما توارث الفونج هذه الطقوس التى وجدوها.

تعاون الفقهاء وملوك الفونج اتخذ عده مظاهر منها الشفاعه التى تعنسى التوسيط لدى أحد الملوك أو من ينوب عنهم لرفع غين أورد مظلمة وقعت على احد الرعايا من إتباع الشيخ ومن أصحاب الشفاعات الشيخ إدريس ود الأرباب الذى احترمسه الملك بادى بن رباط ملك سنار واعتقد فيه ويقول صاحب الطبقات (إن الملك جمع كبار الفونج وقال لهم الشيخ إدريس شيخى وابوى دارى من العسل إلى البصل يسمها لسه النصف فامتنع الشيخ قائلا هذه الدار دار النوبة وانتم غصبتموها إنا ما بقبلها الرسول قال من سرق شبرا من الأرض طوقه الله يوم القيامة من سبع ارضين. وقال لهم اعطونى الحجز (38) في كل شئ فاعطاه الملك كما طلب ثم إن الشيخ دخل سنار واحد وسبعين مرة في مصالح المسلمين. بالتوسط يوفي الشيخ بمسئولياته تجاه إتباعه المتضررين من السلطنة دون إن يدخل في مواجهة عدائيه معها وتعكس هذه الروايسة اعتراف السلطة ونوابها بسلطة الفقهاء الروحية ويخشون منها والدليل على ذلك قسول

<sup>(37)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق نكره 202-203.

<sup>(38)</sup> الحجز هو الوساطة وفض المنازعات والصلح بين المتشاجرين (محمد النسور بسن ضسيف الله: الطبقات، تحقيق يوسف فضل، ص60 هامش 18).

ود ضيف الله (ومن رده ينكب سريعا)(39) لكنني أرجح أن يكون احترام الملوك ونوابهم للفقهاء ينبع من احترامهم وتقديسهم للإسلام لان الفقهاء يمثلون الدين هذا وقد عمل بعض هؤلاء الفقهاء بالعمل المعروف والنهى عن المذكر وتعاملوا معه كمبدا يجب ممارسته وتنفيذه على الجميع حكاما ومحكومين وقال صاحب الطبقات عن محمود ود دوليب (كان ورعا تقيا لا تأخذه في الله لومه لايم غير مكترث بالملوك ومن دونهم) ويضيف إن الملك أونسه بن ناصر أرسل له قائلا (حوارك على ولد شاويش طعن جمال رفيقي محمد ولد مصطفى هل يقوم يجئ ؟ فجاءة قواد الملك فقال له ملك الفونج أرسلني إليك فقال له (أنا بلا الله والرسول وكتبي هذه ما يعر احد .... (40) وحمد ودام مريوم الذي لا تأخذه في الله لومه لايم مغلظا على الملوك ومن دونهم وكسان يشسترط على الواقع عليه من السلطنة إن يصلوا معه الأوقات الخمسة ومن لنم يفعل ذلك يطرد (41) هذه جرأة ميزت شخصيات أولئك الفقهاء اعتد أنهم استندوا إلى الحديث الكريم من رأى منكم منكرا فليغيره بيده فان لم يستطع فبلسانه ومن لم يستطع فبقلبه وهذا اضعف الإيمان) ومنهم من رفض مقابلة الحكام مثل شكر الله بن عثمان اللذى رفض مقابلة الشيخ محمد السميع(42) حتى انتهى من درســـه هــــؤلاء الفقهـــاء كـــانوا متشددين في تطبيق مبدأ الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر لم يحابوا الملوك خوفا منهم ولهذا كانت لهم إمكانية الاحتجاج في ممارسات الملوك التي يراها الفقيه غير مقبولة ويطالب بأنصاف الرعية خاصة وأنهم كانوا أصحاب دعوة مستجابة يتضبح ذلك من سيرة حمد ود مريوم الذي دعا على الفونج وأولاد عجيب فهلكوا جميعهم بالجدري ومن هؤلاء من يرفض تقويم المساعدة للحكام مثل الفقيه خليل بن على الصاردي الذي يروى عنه صاحب الطبقات قائلا: إن الشيخ حمد السميع عندما قاتل الجعليين طلب

<sup>(&</sup>lt;sup>39)</sup> انظر سيرة كل من حمد المجزوب، ص188، سيرة عبد الرحمن الدويحي ص285، وعبد الرحمن بن محمد بن مدنى ص285 في المرجع السابق.

<sup>(40)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق نكره، ص 348.

<sup>&</sup>lt;sup>(41)</sup>نفسه 173–176.

<sup>(42)</sup> هو خامس ملوك العبدلاب (محمد النور بن ضيف الله: الطبقات، تحقيق يوسف فضل، صو239 هامش16).

شراء خليل فلم يجد وجعل أهل الخيل جمعوهن عنده فأرسل له حفيده قائلا الشيخ يسلم عليك ويقول ليك نحن محتاجين للخيل بالثمن دا الحين أهل الخيل العندك هلى يجيبوهن ونحن نعطيهن الثمن باليمين ونقبض منهم باليسار فقال لحفيدة قل له الخيل تسراهن حاضرات إن لم تجى تأخذهن عكازى فيك والخيل تراهن واقفات بأم حجر إلى كجوك فذهب كضيوه إلى حمد واعلمه بما قال الشيخ خليل فقال الشيخ حمد لوزيرة مرقتنس من دارى وديتني لدعوة الشيخ خليل أنا برئ منه هل يموت بسمه (٤٩) هذا الفقيه انتصر لأهلة عن طريق المعارضة لأوامر الحكام فأهل المنطقة جمعوا خيولهم تحت حراسته لأنها ستكون في مكان أمين من تغول حمد السميع وبالفعل كان الفقيه خليل الصاروى عند حسن الظن حين رض إعطاء الخيول أو بيعها نيابة عن أهلها لحمد السميع.

وأخيرا لم يكن لإسلام الفونج في السودان مفهوما أخسر سسوى هذه الصسوفية فالصوفية كانت تعنى الإسلام والدخول في الإسلام يعنى اختيار طريقة مسن الطسرق ولهذا كان هناك وفاق حقيقي قائم بين الشريعة والتصوف ومن اجل ذلك دام الصسفاء بين الفقهاء والصوفية في دولة الفونج واستمرت العلاقات حسنة بينهم دون إن يحدث ما يعكرها إلا تلك الخلافات العارضة (44) ولم يرد في كتاب الطبقات اسم لفقيه عارض التصوف ووقف في وجهة سوى الشيخ عبد الماجد حمد الاغسش المتوفى 1122هـ التصوف ووقف في وجهة من جمع بين العلم والعمل واتبع الكتاب والسنة ولا تأخذه في الله لومه لائم وكان غيورا على أصحابة يمنعهم طريق التصوف قسائلا (طريقتسي الكتاب وحزب البحر) (45) ورغم ذلك فان بعض الفقهاء يرى إن معرفته الكلية لا تكتمل الا بالتصوف مثل المسلمي الصغير الذي جمع في بداية أمره بين الفقه والتصوف شم اختار التصوف بقوله للشيخ دفع الله العركي (علمي ما نفعني حيث بدور مددكم) (46).

<sup>(43)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق ذكره ص203-204.

<sup>(44)</sup> حسن الفاتح قريب الله: التصوف في السودان إلى نهاية عصر الغونج ص30.

<sup>(45)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق نكره 129.

<sup>(46)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق نكره83.

#### ج- الطرق الصوفية في سلطنة الفونيج:

## - الطريق القسادرية:

اقترن دخول الطريقة القادرية أكثر الطرق الصوفية انتشارا في السودان باسم تاج الدين البهاري البغدادي الذي قدم للسودان في نحو عسام 985ه- 1577م مسن بغسداد والطريقة القادرية تنسب أصلا إلى مؤسسها الشيخ عبد القادر الجيلانسي (47) ودخلت أفريقيا أو اخر القرن الخامس عشر (48) وتاج الدين قدم عن طريق الحجاز اثر دعوة من داوود بن عبد الجليل التاجر السوداني وفي إثناء أقامته التي بلغت سبعة أعــوام ســلك عددا من المريدين كانوا من كبار الأسر التي لها مكانتها الاجتماعية منهم خليفته محمد الأمين (الهميم) ابن عبد الصادق جد الصادقاب (49) وبان النقا الضرير جد اليعتوباب (50) والشيخ عجيب المانجلك جد العبدلاب وفي تلك الفترة طلب تاج الدين من الشيخ عبد الله بن دفع الله العركي وهو تلميذ عبد الرحمن بن جابر وهو ممن ولاهم الشـــيخ عجيـــب القضاء طلب منه إن يسلك في التصوف فرفض في بادى الأمسر ولمسا رأى مكانسة مريديه وكيف انقادت لهم العرب والفونج واظهروا الكرامات سافر إليه فسي الحجاز ولما وجدة توفى اخذ الطريقة على تلميذة (51) وعاد إلى السودان مرشـــدا فـــى علمـــى الظاهر والباطن على الرغم من إن البهاري اختار خليّفته الهميم عند مغادرتــه ســنار وحيث الأتباع على طاعته إلا إن الطريقة القادرية تعددت مراكزها فبعد مغادرة البهارى بفترة وجيزة برزت ثلاثة مراكز بالقرب من سنار والعركيون نسبة إلى عبد الله العركى في أبو حراز (52) بجانب هذه المراكز التي أنشاها إتباع البهاري هناك

<sup>(&</sup>lt;sup>47)</sup> عبد القادر الجيلاني محى الدين (470-561-1077-166-1166) الفقيه الحنفى الواعظ الصوفي مؤسس الطريقة القادرية ولد في جيلاني من بلاد فارس ونشأ في بغداد يروى انه من ذرية الحسن بن على دعا الناس إلى طريقته وكثر اتباعه وانتشرت طريقته في كل إرجاء العـــالم الاســــلامي (محمد النور بن ضيف الله: الطبقات، تحقيق يوسف فضل ص56 حاشية رقم5)

<sup>(48)</sup> توماس ارنولد مرجع سبق ذكره ص277.

<sup>(49)</sup> منطقتهم إقليم السوكى بين واد مدنى والقضارف.

<sup>(50)</sup> يقال إن تاج الدين قبل إن يغادر السودان قلد (بان النقا) هذا شعار الرئاسة عند الفونج و هو الطاقية والككر (عبد المجيد عابدين، تاريخ الثقافة العربية في السودان ص66). (51) محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق ذكره ص252–253.

<sup>&</sup>lt;sup>(52)</sup> نفسه ص 253.

مراكز أخرى للقادرية فمركز إدريس ود الأرباب بالعيلفون واحد من هــذه المراكــز وثمة رواية منسوبة إلى الشيخ خوجلي بن عبد الرحمن تذكر إن إدريس ود الأرباب هو أول إن أوقد نار الشيخ عبد القادر الجيلاني قيل أخذها بمدد من رسول الله (صلى الله عليه وسلم) أو من شيخ يدعى الكافي قدم عليه بالخطوة من المغرب (53) وعدم توحد القادرية وتعدد مراكزها في سلطنة سنار ربما عكس وجود الاختلافات ذات الجـــذور الدينية أو الدنيوية (54) ولكننى اعتقد إن شهرة مؤسس المركز تلعب دورا في التفاف الناس حول مسيد الشيخ الذي سرعان ما يصبح مركزا كبيرا ويتكاثر سكانه ولما كانت الصوفية تقوم على العلاقة الشخصية بين المريد وشيخ الطريقة الذي يذهب إليه الناس لأخذ بركنه أو استشارته أو طلب المساعدة المادية أو المعنوية وبقدر تلبية الشيخ لهذه المطالب يكتسب شهرته (55) وعلى كل سيطرت القادرية على المسرح معظم القبية السناريه وصار معظم السكان من مريديها في القرى والمدن وشعلت النهاس ومها صاحب رجالها من كرامات جذب إليها الناس دون رجال العلم حتى بات مركر الصوفية أعلى من رجال العلم والدين بعد إن سيطرت على عقائد الناس وانحنى القـــه صباغرا إمام آدابها وأذكارها وأورادها وحل رجال الطرق الصوفية في قلوب الناس محل الإجلال والتقديس معظمهم إحياء وأقاموا الأضرحة للتعبد أمواتها فبماحل الفقهاء وأهل العلم في المرتبة الثانية واضطر أهل الفقه إلى الأخذ بعلوم الباطن إلى جانب علوم الظاهر ليسايروا تيار الصوفية (56) هذا وقد ارجع بعض الدارسين شعبية القادرية إلى أنها لا تشترط التبحر في العلم لسلوك الطريق (57) أو لأنها تتميز بالتسامح وعدم التشدد (58) وكلا الرأيين يقود إلى نتيجة واحدة هي إن طريقة القادرية تلاءمت مسع مجتمع سنار الذي كان جديد عهد بالإسلام.

(54) عبد السلام سيد أحمد: الفقهاء والسلطنة في سنار، ص68.

<sup>(53)</sup> محمد النور بن ضيف الله: مرجع سبق نكره ص 41.

<sup>(55)</sup>Yousf Badri: Asurvey Of Islamic Learning In The Fung State, PP140. حليم اليارنجى: السودان والحركة الأنبية، ج1، ص63.

<sup>(&</sup>lt;sup>57)</sup> مثلاً أو أنل خلفاء القادرية من الصادقات لا يعرفون الارءه والكتابة مثل محمد الهميم السذى قسراً حتى الزلزلة فقط. انظر حسن الفاتح ريب الله التصوف في السودان إلى نهاية عصير الفونج، ص.71.

<sup>(58)</sup> يروى عن الشيخ عبد القادر الجيلاني انه قال وددت أو إن أبواب الجحيم قد أغلقت وأبواب النعيم فتحت (محمد النور بن ضيف الله: الطبقات، تحقيق يوسف فضل ص56 هامش5).

وجوهر هذه العقيدة يقوم على معرفة الإنسان بالله عن طريق العمل (المجاهدة) وأداة هذه المعرفة هي القلب وليس العقل وبالتالي يخضع إلى الإلهام الالهي الذي يمنع المتصوف المقدرة على القيام بمنجزات وبدون مناقشة الفلسفة الصوفية يجبب علي التابع الأيمان بالشيخ المتصوف وبكرامته ويثق فيه ثقة مطلقة ويطيعه في جميع أوامره حتى يسلك طريق التصوف وهكذا يصبح الشيخ واسطة بين الله والناس (<sup>59)</sup> وليس هناك فترة زمنية محددة اسلوك الطريق فالبعض يصل بمجرد التحاقه بالشيخ بينما آخسرون يستمرون سنين في خدمة الشيخ دون الحصول على إجازة (60) وحين يشتهر هذا الشيخ بكرامته يتهافت عليه الناس طمعا في بركته فيصبح مسيده حجة يأتيها الناس من كل فج وكاعتراف بقدرة يقوم سلاطين الفونج بإقطاعه أرضا خالية من الضرائب أو منحة حق جباية الذكاه في المناطق المجاورة لمركزة (61) وهكذا أصبح مشايخ الصوفية ملاك الأرض في عهد الفونج وقد مكنهم ذلك من القيام بواجبات الضيافة لزوارهم تلك التـــى رفعت من شأنهم في نظر الناس وأصبحت مراكزهم مأوى للمحتاجين وبالتالي يــزداد عدد الأتباع والتنظيم الصوفي يمثل هرم على رأسه مؤسسواً الطريقة أو خليفته وفي يده السلطة العليا لإدارة الطريقة ثم يأتى بعده خلفاؤه ويوكل لهم إدارة شئون الطريقية بجانب عدد من الحيران القدامي ثم يأتي القطاع الأكبر من الحيران الذين مازالوا في بداية الطريق (62) ثم القطاع الواسع من جماهير الشيخ اى إتباعـــه ومريـــدة البعيـــدين وهؤلاء يكتفون بزيادة الشيخ وحضور الحلقات التي تقام في مناطقهم ويطلق على هؤلاء لقب أولاد الطريقة (63).

<sup>(59)</sup> عبد السلام سيد أحمد: الفقهاء والسلطنة في سنار صن [7.

<sup>60)</sup> نفسه صر 60.

<sup>(61)</sup> محمد إبر اهيم أبو سليم: تاريخ الخرطوم، لبنان، بيروت، 1971م، ص11. (62) Trimingham, J.S.Islam In The Sudan London P 204-205

<sup>(63)</sup> نفسه، نفس الصنفحة.

#### - الطريقة الشاذلية:

نسبت الطريقة الشاذلية إلى أبى الحسن الشاذلي (119ه - 1258م) الذي ولد في شاذلية بتونس وانتشرت طريقته في مراكش في القرن الخامس عشر على يد عبد الله محمد بن سليمان الجزولي مؤلف (دلائل الخيرات) وذكر إن أحدى بناته تزوجت من الشريف حمد أبي دنانه الذي نزح إلى السودان ومعه ابنه السيد الحسن وسكنا البقعة المعروفة بر (المحمية) سنة 850ه - 1445م اي قبل عصر الفونج وأن تأكد ذلك تكون الشاذلية اسبق الطرق دخو لا إلى السودان (64) انتشرت تعاليم الشاذلية في الفونج على يد خوجلي بن عبد الرحمن المتوفى في (1156ه - 1743م) وكان أول أمرة قادريا ثم التحق بالشاذلية في أقوالهم وأفعالهم وارتدى الثياب الفاخرة وعلى رأسه طربوش احمر ويفعل ذلك إقتداء بالشيخ أبو الحسن الشاذلي (65) وتعد طريقته إلى حد ما شاذلية متأثرة بالقادرية. ومن بعده الستهر الشيخ حمد بين محمد المجذوب الدامر عرف بالمجذيب (66).

#### - الطريقة التجانيه:

نسبت الطريقة التجانيه إلى احمد بن محمد بن المختار التجانى المولود في عام 1150ه - 1737م في مدينة فأس بالمغرب<sup>(67)</sup> ودخلت السودان واتخنت أساليب القادرية في الدعوة وساعدها تعدد مدارسها في نشر عقيدتها على نطاق واسع وامتازت التجانيه بين طرق السودان في أنها لم تتورع في اللجوء إلى السيف في نشر خطتها الدينية (68).

<sup>(64)</sup> محمد النور بن ضيف الله: الطبقات، تحقيق يوسف فضل، المقدمة ص3.

<sup>(65)</sup> نفسه، ص 192–193.

<sup>(66)</sup>Trimingham Opcit. P. 196-197.

<sup>(67)</sup> عبد الرحمن عبد الخالق: الفكر الصبوفي في ضوء الكتاب والسنة ص 541.

<sup>(68)</sup> حليم اليازجي: السودان والحركة الأدبية ص66-67.

#### - الطـريقة الميرغنيـه:

دخلت السودان فى أخر سلطنة الفونج على يد السيد محمد عثمان المرغنى فاشتهرت فى التاكا بين الحلنقه والبنى عامر وفى دنقلا بسين البرابرة والشايقيه والكبابيش والبشاريين إما مؤسسها قد ولد ودفن بمكة (69).

ومن الطرق انفه الذكر تفرعت الطرق الأخرى مثل الطريقة الإسماعيلية وهي فرع من الطريقة الميرغنيه وانتشرت في كردفان على يد الشيخ إسماعيل السولي ولا يختلف عن الطريقة الأصلية إلى في اختصار بعض الأذكار وتطويل بعضها (70) والطريقة الاحمدية والطريقة الرفاعيه وهما حديثتان في السودان ومما سهل انسياب حركة الطرق الصوفية في دولة الفونج عدم وجود سلطنة مركزية تمنح ترخيص لمن يريد إنشاء طريقة بل خضع الأمر إلى رغبة الشخص المؤسس للطريقة بالصورة التي يراها.

<sup>(69)</sup> نعوم شقير: مرجع سبق ذكره، ج1، ص164.

<sup>(70)</sup> نعوم شقير: مرجع سبق نكره، ج1، 164.

# الفصل السادس

# العسلاقات التجسارية

أ- المراكسز التجسارية

ب- الأسـواق

ج- وسائل المعاملات التجارية (النقود)

د- الطــرق

هـ الضرائب والخراج

# الفصيل السادس العسارية

تميزت بلاد السودان بشهرة تجارية واسعة منذ أيام ممالكها القديمة بالدرجة التى جعلها قبله للوفود التجارية المختلفة من أوروبا والهند والجزيرة العربية فضلا عن مصر التى ربطتها بها صلات تجارية أزلية وفى عهد الفونج امتازت سنار بحركة تجارية لعبت دورا كبيرا فى اقتصاديات السلطنة وكان التبادل التجارى فيها يشمل ثلاث مستويات:

1- تبادل محلي على نطاق القرى والمجموعات السكانية ويكون بين المرارعين والحرفيين والمجموعات الرعوية المتاخمة لمناطق الاستقرار (1).

2- تبادل اقليمي وهذا مجاله السوق ونشا نتيجة الإحساس بضرورة التبادل بين المنتجين من مختلف مجموعاتهم (رعاة - مزارعين - حرفيين) ولهذا اختلفت الأسواق من منطقة لأخرى فأسواق الشمال تقام في مناطق معينة في إطراف القرى وفي أيام معروفة وتستمر طوال العام إما القبائل الرعوية فأسواقها قريبة من دورها حسب تواجد القبائل لأنها دائمة الحل والترحال(2) إما في الجنوب فقد كانت الأسواق تقام في فصل الجفاف(3). ومثل كل الحقوق في سنار فقد كان حق إقامة السوق يستمد من السلطان والذي يفوضه لنوابه المحليين باسمة ولم يكن في مقدور العامة ممارسة التجارة إلا تحت ضوابط تحددها السلطنة ومن هذه الضوابط إلا يحق للفرد الانتقال من منطقة لأخرى بغرض التجارة إلا بعد الحصول على إذن خاص مع

171

<sup>(1)</sup> spauldig j. l: the heroic age of sinnar 1985 p. 107.

<sup>(2)</sup> سيد عبد السلام احمد: الفقهاء والسلطنة في سنار، ص37. (3) Spaulding . j. l : op. cit. p. 107.

الحماية التي يكفلها إما صاحب الدار أو شخص معروف لدية أو عضو في حاشية المك أو المانجل أو السلطان حسب موضع السوق ونظام الحماية هذا عرف باسم (الاداري)<sup>(4)</sup> وهو ينظم أيضا الشروط الواجب إتباعها عند دخول السوق<sup>(5)</sup>. واعتقد إن هذا النظام يطبق على التجار الأجانب أو الوافدين من مناطق أخرى. نستنتج من ذلك إن دخول السوق في عهد دولة الفونج كان امتيازا وليس حقا فد كانت السلطنة تحصل على رسوم مقابل ذلك وبصفة عامة فرضت السلطنة ضرائب في شكل مكوس تجارية حكمت انتقال البضائع داخل أسواق السلطنة (6).

8- تبادل قومى أو التجارة السلطانية وهذه يحتكرها السلطان الذى يقوم بإرسال قواقله المحملة ببضائع الجنوب من رقيق وذهب وعاج وريش النعام والصحمغ الجلود والتمر هندى إلى أسواق مصر والحجاز واليمن وإثيوبيا ويستورد بالمقابل معدات حربية أو متطلبات القصر من بضائع استهلاكية وخلافة مثل المنسوجات القطنيسة والحريرية والعطور والتوابل<sup>(7)</sup> احتكار التجارة الخارجية اسلاطين سنار مكنهم من ندعيم سلطتهم وإحكام سيطرتهم لأنهم تمكنوا من جلب آلات حربية ما الخارج وهذا يعنى مزيد من التقوق لجيش السلطان مما يدعم سيطرته على كافه إلا السيم ويمكنه من الحصول على سلع وأشياء غير متاحة لغيرة مثل الصابون وخشب الصندل والقرنفل والمسك والحرير وارد القسطنطينية والحلى الزجاجية الأوربية وهكذا فان خيول السلطان هي أجود أنواع الخيول وأسلحته اكثر تطورا وملابسة أجود وأطول إما طعامه فهو أغنى الأطعمة وأوفرها وحافل بشستى الأصدناف المجاوبة من الخارج (8).

<sup>(4)</sup> Spaulding. J.I: op. cit. p. 107.

<sup>(5)</sup> مثل ترك السلاح قبل الدخول للسوق.

<sup>(6)</sup> هناك محطات تجبى منها المكوس مثل: تشليحه، دنقلا، قرى، اربجى (الشاطر بصيلى، معالم تاريخ سودان وادى النيل، ص71).

<sup>(7)</sup> عبد السلام سيد احمد، مرجع سبق نكره، ص38.

<sup>(8)</sup> نفسه، ص(39.

## أ- المراكس التجسارية:

#### - ســـنار:

احتلت سنار موقعا طيبا منذ إن قامت على النيل الأزرق وكان الاشتغال بالتجارة هو الغالب على نشاطها الاقتصادي<sup>(9)</sup> وساعدها في ذلك موقعها الجغرافي عند ملتقي القوافل القادمة من الحبشة وسواكن ومصر وكردفان وأصبحت بذلك حلقة وصل بين كثير من مناطق السودان وزاد من هذا الأهمية وقوعها في إقليم له شهرته الواسعة في المجال التجاري حيث كان التجار يأتونها بالبضائع من مصر والحجاز والهند عن طريق النيل والبحر الأحمر (10) وكذلك تفد إليها السلع والمصنوعات التسى تنتجها المشيخات وأهمها الدمور الذي اشتهرت به ويذكر بوركهارد إن من أهم السلع التي تحملها قوافل سنار هو الدمور الذي يستعمل على طول ضهاف النيل حتى دنقلا وكردفان ودارفور والحبشة وفي جميع بلاد النوبة وهي سلعة عليها إقبال شديد ويمكن الحصول بها على جميع السلع التجارية (11) كما كان لذهب سنار التي يأتيها من فازوغلى وبنى شنقول أهمية كبرى في تجارتها حيث يعتبر السلعة الثانية بالنسبة للتجارة حتى إن روبيني المغامر اليهودي الذي مكث نحو عشرة اشهر في ديار عمارة دونقس الحظ كثرة الذهب في سنار وكيف إن الملكة ووصيفاتها وعامة الإماء كن ويحملونه إلى جدة. اعتقد إن الذهب كان يوجد بكثرة في تلك الأماكن فعندما حاصــر الفونج جبلي سقدي ومويه في 961ه - 1554م اسروا زعيميهما وقادوهما في سلاسل من الذهب إلى سنار (13) بالإضافة لهذه السلع كان تجار سنار يحملون الرقيق وهو إما

<sup>(9)</sup> عبد العزيز كامل: وجه السودان دراسة حضارية مقارنة، مجلة الدراسات السودانية، السودان، الخرطوم، العدد الأول، المجلد الثاني، مارس، 1970م، ص14.

<sup>(10)</sup> نعوم شقير: مرجع سبق نكره، ص415.

<sup>(11)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق نكره، ص 73.

<sup>(12)</sup> يوسف فضل: مرجع سبق نكره، ص44.

<sup>(13)</sup> نفسه، ص 63.

من الأحباش أو النوبة والنساء الحبشيات يفضلن عن النساء السود من اجل جمالهن إما الرقيق الذكور فالنوبة أفضل لأنهم أكثر قوة واقل إصابة بالمرض (14).

اشتهرت سنار كذلك بتجارة العاج والأبنوس فالأولى تجد إقبالا شديدا في مصر والأخرى تصدر إلى جدة (15) وكذلك تجارة الجلود التي يصنع منها سروج الإبل وتصدر إلى مصر بأسعار مرتفعة ويصنع منها الأكياس الجلدية التي تباع في اليمن ومكة وتستعمل في حمل المؤن إثناء السفر. ويضيف بوركهارد إن العسل يستورد بكميات كبيرة من سنار والذرة والإبل كانتا من أهم السلع التي ترد من سنار (16) وكذلك ريش النعام الذي كان يرسل من سنار إلى القاهرة ويباع هناك بأسعار مرتفعة.

بلغ تجار سنار من الثراء درجة كبيرة حيث عقد بروس مقارنة بينهم وبين التجار المصريين فذكر إنهم أكثر ثراء منهم (17).

# - فازوغسلي:

تقع إلى الجنوب من سنار بين النيل الأزرق والنيل الأبيض وهي بلاد جبلية قيل إن بها 99 جبلا<sup>(18)</sup> منها جبال بني شنقول. كانت مركزا تجاريا هاما وقد أمدنا الرحالة بروس الذي يعد من ابرز الشخصيات الذين زاروا السودان في القرن الشامن عشر بمعلومات عن السلطنة وقت زيادته لها في 1772م حيث قال: تعتبر فازوغلي المركز الرئيسي في إقليم سنار فمنها يأتي الذهب وأهالي تلك المنطقة يؤكدون ان جميع الذهب يوجد في التربة الحمراء بوفرة خاصة في المجاري التي تتكون عقب سقوط الأمطار ويضيف قائلا إن الذهب يوجد كذلك بجوار النهر ولكن بكميات قليلة ويغسل لفصله من التراب ولا يوجد في مناجم ويستخدم العبيد في استخراجه (19) كما اشتهرت فيها كذلك سركي كمركز للتجارة إذ كانت ملتقي طرق القوافل التجارية (20).

<sup>(14)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق نكره ص74.

<sup>(15)</sup> نفسه: نفس الصنفحة.

<sup>(16)</sup> نفسه: ص75.

<sup>(17)</sup> james bruce. Vol.7P.89.

<sup>(19)</sup> jams bruce. Vol. 7, p.79.

<sup>(</sup>١٤) نعوم شقير: مرجع سبق ذكره، ص115.

<sup>(20)</sup> مكى شبيكه: دولة الفونج الإسلامية، ص61.

# - أم هجسر:

هى بلدة أم حجار حاليا وقد احتلت موقعا جعل منها مركزا تجاريا حيث سيطرت على طرق القوافل بين داخل البلاد وإثيوبيا ومن ثم ربطت البلاد بموانئ نهر ستيت وبهذا جعلته منفذا لها(21).

#### - بسربسسر:

تعتبر أول مركز تجارى على الطريق المؤدى إلى سنار وهى محط القوافل الأتية من الشمال من مصر ومن الجنوب من سنار ومن الغرب من دارفور وكردفان ومسن الشرق من الحبشة والتاكا وسواكن (22) وبها نقطة جمارك كان يطلق عليها عند زيدادة بروس اسم قوز الفونج وسماها بوركهارد النخيره ومنها تقرض الضرائب على البضائع الداخلة أو المارة على إقليمها (23) وأهل بربر عامة يميلون إلى العمل بالتجارة وحتى التجار المصريين يفضلون العمل في بربر عن شندى وسنار وذلك لسرعة أنجاز أعمالهم في بربر والعودة إلى بلادهم مع قوافل الإبل والعبيد عن طريق بربسر دارو عبر الصحراء (24). والطريق يسمح الرقيق الصغار والإماء بركوب الإبل بينما الآخرون يقومون بالرحلة سيرا على الأقدام وإذا حدث إن جملاً تعطل في الطريق فان صاحبة يحمل العبيد بما كان يحمله الجمل من إثقال (25) وعند وصولهم إلى مصر باعون إما في أسنا أو أسيوط أو القاهرة والخان الخاص بتجار الرقيق يسمى وكالمة الجلابة وهو بالقرب من الجامع الأزهر (26).

<sup>(21)</sup> الشاطر بصيلى: مرجع سبق ذكره، ص24.

<sup>(22)</sup> نعوم شقير: مرجع سبق نكره ، ص105.

<sup>(23)</sup> محمد النور بن ضيف أله: الطبقات: تحقيق يوسف فضل ، ص42. حاشية رقم2.

<sup>(24)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق ذكره ، ص49.

<sup>(25)</sup> نفسه ، ص 83.

<sup>&</sup>lt;sup>(26)</sup>نفسه ، ص 81.

#### - الدامسر:

هي مدينة تجارية يقصدها الناس من جهات مختلفة (27) وتقع على الطريسق بسين بربر وشندى وكانت محط القوافل التجارية وقد ساعدها في هذا حماية فقهائها لهذه القوافل وقد وصف بوركهارد مكانة هؤلاء الفقهاء قائلا: إن جميع السكان المجاورين لبربر يحترمون الفقهاء حتى البشارية (28) يظهرون للفقهاء كل احتـــرام لدرجـــة أنهــم لا يجراون على الاعتداء على أهل الدامر عند سفرهم إلى سواكن.

يصنف بوركهاردت الطريق بين بربر وشندى بأنه محفوف بالمخاطر لكن مرافقة أحد فقهاء الدامر كافية لحماية المسافرين والقوافل حتى القوافل القادمة من الجنوب تقف عند أطرا شندى حتى يرافقها فقيه من الدامر (29) إذ إن كثيرا من هؤلاء الفقهاء كانوا تجارا وقد أشار كاتب الطبقات إلى احد عشر فقيها كان لهم نشاطا تجاريا. واعتقد إن احترام البشاريه هذه القبيلة التي اشتهرت بنزعتها العدوانية لهؤلاء الفقهاء التي ربما تمنع عنهم المطر أو تجلب المرض والموت لقطعانهم. ويوقل ضرار عنن البشارين أنهم أهم من يضمن الطريق التجارى في صحراء عيذاب حتى قوص وأسوان وبقيسة الديار المصرية التي في الصعيد (30).

#### - شندى:

تعتبر شندى من أهم مراكز التجارة في السودان فهي تلي سنار من حيث أهمية مكانتها التجارية ولعب موقعها الوسط دورا رائدا مما جعلها تتحكم في المنطقة الواقعة بين نهر عطيره والنيل الأزرق والنيل (31) وكانت ملتقى الطرق التجارية الوافدة من

<sup>(27)</sup> شوقى عطا الله الجمل: مرجع سبق ذكره، ص305

<sup>(28)</sup> هي قبيلة بدوية تسكن ضفاف نهر عطبره على طريق سواكن شندى كانوا يعملون فــــى التجــــارة بالإضافة إلى الضرائب التي كان يفرضها زعيمهم على القوافل قلما تخلو من المنازعات وهمم دائما مسلمون لا تردعهم القوانين (نسيم مقار، مرجع سبق نكره، ص89).

<sup>(29)</sup> نفسه: ص 58.

<sup>(&</sup>lt;sup>(30)</sup> ضرار صالح ضرار، هجرة القبائل، ص 386. (<sup>(31)</sup> ألان مورهيد: مرجع سبق ذكره، ص217- 218.

مصدر وسواكن وسنار وسواكن ومن ثم أصبحت بمثابة مخزن للسلع والمنتجات الآتية من دنقلا وبربر وسنار وكردفان ودارفور وسواكن ومصر والحبشة ومناطق شبه الجزيرة العربية. ولهذا أصبحت شندى المدينة التجارية التي يلتقي فيها كل هولاء التجار ويذكر بوركهاردت إن أكثر طبقات المجتمع في شندى احتراما طبقة التجار حيث يوجد بالإضافة للتجار السودانيين عددا من التجار الأجانب مقيمين فيها (32) ويعمل الدناقلة سماسرة في هذه التجارة.

من أهم السلع التي تصدر من شندي هي التبغ إلى جده واليمن والتمر هندي (33) والسمسم الذي يستخدم في مصر كعلاج لأمراض العيون ومن السلع الأساسية التي تستورد من مصر هي السمبل والمحلب ويستعملان كعطر ودواء وعليهما إقبال شديد وكذلك السكر لأنه بالإضافة استعماله في المأكولات يقدم كهدايا للشخصيات (34) الكبيرة وكذلك يرد من مصر الصابون المصنوع في غزة ويافا وحبرون وأورشليم ويجد هــذا الصابون إقبال شديد في شندي ومن الصناعات المصرية التي تغذى سوق شندي آنذاك نوع من القماش يسمى (تاكات)(35) يعتبر من اكر السلع التجارية تـداولا ويمكـن إن يستعمل في كل مكان في التعامُّل في حالة عدم وجود دولارات واعتقد انه كان نــوع من القماش القطني يشبه الدموريه التي كانت من السلع الأساسية فاستعملت بدل العملة ود لاحظ بوركهاردت في زيادته لشندي إن النساء والأطفال ينسجون القطن (36) وعامة الناس يلفون أنفسهم بثوب من الكتان يرتدونه بطرق مختلفة (37) من السلع التي وجدت سوقا رائجا في شندى الخرز خاصة المصنوع من الخشب بواسطة الخرراطين

<sup>(32)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق نكره، ص66.

<sup>(33)</sup> نبات ينمو في الشّمال الغربي من دارفور يطلق عليه اسم عرديب وستعمل كمشروب بعد إذابتـــه

<sup>(34)</sup> نسيم مقر: مرجع سبق نكره، 69.

قماش خشن ازرق اللون يستخدمه النساء البدويات كغطاء على ملابسهن (نسيم مقار: مرجع سبق

ذكره، ص70). (36) نسيم مقار: مرجع سبق ذكره، ص65. (37) ونكلوز: قبائل من السودان الأوسط والغرب ص79.

المصريين إما الخرز الزجاجي الذي يرد من الهند فيجد إقبال شديد فيي دارفور وكردفان حيث يستبدل بالعبيد وألف حبه من الخرز يمكن بها شراء ست إناث من العبيد (38) وهناك أيضا مصنوعات أوربية ترد إلى شندى عن طريق مصر إلى جانسب السلع المصرية فيرد الورق من جنسوه والقصدير والنحساس الإصدر والأمسواس والسيوف من ألمانيا وكذلك الأجراس التي يزين بها اهالي سنار ودارفور سنام ولجام الإبل<sup>(39)</sup>.

ارتبطت شندى مع كردفان بعلاقات تجارية واسعة ومن أهم السلع التي ترد من كردفان كانت العبيد وتعتبر الوارد الرئيسي بالإضافة إلى الصمغ العربي والتمر هندي وريش النعام وأنياب الفيل وقرون الخرتيت ويعود تجار كردفان محملين بالسنمبل والمحلب والخرز والتوابل والكتان المصرى والأقمشة الحريرية وارد الحجاز التسي يلبسها الزعماء كعلامة مميزة لهم والجدير بالذكر إن الفضية لا قيمة لها فيي هذه البلدان (40). ارتبطت شندى بسواكن التي كانت على مر العصور المنفذ الرئيسي لتجارة السودان مع بلاد العرب وأقطار جنوب شرق آسيا مثل الهند وقد اشتهر تجار سواكن من الحداربه ويقول عنهم، أنهم عرب أحرار وأكثر ثروة وعددا من بقية التجار في شندى وعلاقاتهم بالملك طيبة فهو يعاملهم بأدب وهم يقدمون له الهدايا (41) وعن السلع والبضائع التي كانوا يأتون بها إلى شندى يقول بوركهارد: تجار سواكن يمدون شندى بالبضائع الهندية والقرنفل والجنزبيل وخشب الصندل وكنذلك الضفرة (42) وقو افلهم تجد ترحيبا من اهالى كردفان وسنار وهم منافسين للتجارة المصرين وعند عدودتهم يأخذون الذهب والعبيد.

<sup>(38)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق ذكره ص [7.

<sup>(39)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق نكره ص 71. (40) ونكولز: الشايقية، ص 78.

<sup>(41)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق ذكره ص79.

<sup>(42)</sup> صدف حيوان بحرى يعيش في البحر الأحمر يستخدم معطر ياتي برائحة ذكية.

ارتبطت شندى بعلاقات تجارية مع دنقلا زادت بعد استقرار المماليك فيها وحوجتهم إلى السلع المصرية عن طريق شندى بالإضافة إلى الرقيق من النساء اللاتي عملن في خدمة المنازل في دنقلا وجدن إقبالا من تجار الرقيق.

ويقدر بوركهاردت عدد هؤلاء الرقى الذين يباعون في سوق شندى سنويا بحوالي خمسة آلاف عبد والجزء الأكبر منهم عمره دون الخامسة عشر وسعر العبد في هذا العمر ستة عشر دولار والأنثى من عشرين إلى خمسة وعشرين دولارا أسبانيا (43).

## - سـواكن:

هي من أهم مراكز السودان التجارية والميناء الرئيسي للسلطنة وهي عبارة عن جزيرة محيطيا ميل ونصف تقع على ساحل البحر الأحمر وتربط السودان بالجزيرة العربية والهند ومصر وقد ارتبطت سواكن بمشيخات السلطنة بعده طرق حيث كانست القوافل تأتيها من شتى المناطق حتى ازدهرت بمعسكرات هسؤلاء التجار خاصة القادمين اليهامن الهند ومصر والحجاز وألمانيا وايطاليا وفرنسا (44) ويصف بوركهاردت النشاط التجارى لسكان سواكن بقوله (ليس لدى سكان سواكن حرفة غير التجارة إما بحرا أو مع السودان وبالنسبة للسلع التي يصدرونها يقول: أنه إلى جانسب السلع التجارية من شندى وسنار وهي الرقيق والذهب والتبغ وريبش النعام والسذرة يمدون الحجاز بالقرب والحقائب الجلدية وجلود الحيوانات والحصر والمصنوعة من سعف الدوم (45) ويضيف ويحمل تجار سواكن الخيل إلى اليمن والحصان الذي يساوي خمسة عشر دولارا في شندي يباع في الحديدة بمائه وخمسين دولارا.

إما عن السلع التي كان تجار سواكن يشــترونها مـن جـدة فيقــول إن تجــار سواكن يشترون جميع البضائع الهندية والملابس وأدوات الزينة للنساء والسكر والببن والتمر والحديد (46).

<sup>(43)</sup> نسيم مقار، مرجع سبق نكره، ص80. (44) ضرار صالح ضرار: هجرة القبائل، 649.

<sup>(45)</sup> نسيم مقار، مرجع سبق نكره، ص 106. (46) نفسه: نفس الصفحة.

وفى 722ه - 1317م قام صاحب سواكن بالالتزام بدفع ضريبة للسلطان المملوكي قيمتها 80 رأسا من الرقيق و 300 من الإبل 300 قنطار من العاج وهذه البضائع الثلاثة توضح بان سواكن صارت منفذا لبضائع السودان (47).

## - قسوز رجسب:

هي من المراكز التجارية في إقليم عطيره تقف عندها القوافل التجارية القادمة من شندي وسنار في طريقها إلى التاكا حيث كان يعقد فيها سوقا تعرض فيه بعسض تلك القوافل ما تحمله من سلع وبضائع مما جعل سكانها يعتمدون على التجارة اعتمادا كليا وخاصة أنهم يمتلكون الماشية ولم يكن هذا يشغلهم عن نشاطهم التجاري وقسد أمسدنا بوركهاردت بمعلومات هامة عن قوز رجب فيقول أنها تقع على الضفة المقابلة لنهسر عطيره على سهل رملي وهي نتمتع بموقع جغرافي ويمارس سكانها التجارة مع سنار وشندي والدامر وسواكن ومصوع وبربر (48) وسكانها خليط مسن العسرب والبسساريه والهدندوة والشكرية الذين استقروا هنا من اجل التجارة (69) ويصف بوركهاردت أهمية طريق قوز رجب التجاري بالنسبة لبعض قوافل سواكن التي تفضيله عين الطسرق الأخرى قائلا: إن القوافل القادمة من سواكن إلى سنار والتي لا ترغب في المسرور بعطيره تفاديا من الضرائب وشندي لما تتطلبه الإقامة من نفقات فهي تأخذ طريقها إلى وز رجب ومنه رأسا إلى سنار (50).

#### - التاكا:

هى ملتقى للقوافل التجارية بين سواكن على البحر الأحمر وشندى وسنار حيث تمر بها القوافل من بلاد النوبة وسنار دارفور وكردفان متجهة إلى سواكن. نالت شهرة

<sup>(47)</sup> yosuf fadl hassan, opcit p.85.

<sup>(48)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق نكره، ص90.

<sup>(49)</sup> محمد صيالح ضرار: تاريخ شرق السودان ممالك البجه قبائلها وتاريخها ج2، ص547.

<sup>(50)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق نكره، نفس الصفحة.

كبيرة فى البلاد السودانية وخارجها فى شبه الجزيرة العربية بما كانت تمد به هذه البلاد من محصول الذرة الوفير الذى اشتهرت بإنتاجها. ويذكر بوركهاردت إن ذرة التاكا لعب دورا كبيرا فى التجارة مع سواكن التى كانت يصدر لها بكميات كبيرة وبلغ سعرها فى التاكا كانت السفن دائما محملة به ويمكن إن ترسل فى اى وقت إلى جدة (51).

بالإضافة إلى الذرة اشتهرت بثروتها الحيوانية خاصة الأبقار التى كانت تستعمل كوسيلة للمبادلة ووصل سعر البقرة السمينة أربعة قطع من الدمور أو ستة وتسعين مدا من الذرة (52).

ويحدثنا بوركهاردت كذلك عن عامل هام ربما أسهم في تنشيط التجارة بين التاكا وسواكن قائلا: انه لا تدفع ضرائب مباشرة في التاكا كما إن أهل التاكا لا يدفعون ضرائب في سواكن وكل ما يحدث هو إن الرئيس يكرم التجار بتقديم الدنبائح وهم بدورهم يقدمون له هدية من الدمور (53) ويبدو إن ذلك ساعد كثيرا في استمرارية التجارة وشجع الهدندوة التي هي أقوى القبائل التي تقطن إقليم التاكا على مواصلتها مع سواكن. ومن السلع التي تصدر من التاكا الصمغ العربي الذي يباع لتجار جده ومنها إلى مصر ويذكر بوركهارد إن السلعة الرئيسية التي يبيعها التجار الأجانب هي التبغ من إنتاج سنار وفارس واليمن وأهل التاكا يفضلون التبغ اليمني لأنه أكثر قوة من السناري (54).

## ب- الأسسواق:

تعتبر الدعامة التى بنى عليها الاقتصاد فى السلطنة ولا تخلو مشيخه من وجودها وذكر كاتب الشونة السوق فى مخطوطته باسم الأشر بينما أوضح الشاطر بصيلى أن

<sup>(51)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق ذكره، 92-93.

<sup>(52)</sup> نفسه، ص 92.

<sup>&</sup>lt;sup>(53)</sup> نفسه، ص93.

<sup>(&</sup>lt;sup>54)</sup> نفسه، ص96.

كلمة الفاشر تعنى الساحة التي ينعقد فيها السوق (55) إما الأسواق الداخلية في السلطنة فقد كانت أثرا ظاهرا إذ برزت في العديد من المدن وكذلك الأسواق الموسمية التسي كانت تتردد عليها المجموعات التجارية المختلفة حتى أصبحت أسواقا كبرى بسبب كثافة الحركة التجارية ونموها الواسع ولكل مشيخه سوقا تجارية تفتح ى يوم معين من الأسبوع يجتمع إليها التجار والمنتسبون لبيع ما عندهم من السلع والمواشى والحبوب فمدن مثل الأبيض وسواكن وقرى واربجى وسنار وأبو حمد وبربر والدامر وشسندى كلها كانت أسواقا ومحطات للقوافل التجارية (56) وقد أتاح تتقل هذه الأسواق السدوري بين البلدان التي ضمت كل خيرات المشيخات مما أدى إلى تميز هذه الأسواق بوجود الأصناف المختلفة من لحوم البقر والإبل والأغنام كما يوجد اللبن ومشبتقاته كالسمن والحليب الرائب والزبده ومن البقول الذرة والحمص والفول التسرمس ومسن أنسواع الخضروات البامية والملوخية والبصل والفاكهة كالتمر والدوم واللالوب كما إن هناك أماكن لبيع البهارات كالشطة والملح والفلفل الأحمسر والقرفسة والسروائح العطريسة والحنة (٥٦) وقد أولى سلاطين سنار عناية خاصة للأسواق إذ كان السوق في سنار في غاية الدقة والنظام بالقدر الذى جعلهم يقيمون عليه جنديا للإشراف على شئون السوق وحفظ الأمن والنظام (58) وقد تميز سوق سئنار برخص الأسعار وظل مفتوحــا طــوال اليوم حيث كانت تاتية منتجات المشيخات مثل سن الفيل والتمر هندى وتبر الذهب والمنسوجات (59) والتبغ الذي تميز بشهرته في الأسواق الداخلية والخارجية.

## - سنوق ود مندني:

اشتهر سوق ود مدنى الذى يفتح يومى الاثنين والخميس ويتقاطر عليه الناس من كل صوب ويباع فيه أنواع الحبوب والخضر والصــمغ والمنســوجات القطنيــة مــن

<sup>(55)</sup> أحمد بن الحاج أبو على: مرجع سبق ذكره، ص25.

<sup>(56)</sup> نعوم شقير: مرجع سبق نكره، ج1، ص178. (57) ن

<sup>(57)</sup> نفسه، ص 179. (58)

<sup>(58)</sup> محمد إبر أهيم أبو سليم: الفونج والأرض، ص53.

<sup>(59)</sup> مكى شبيكه: مملكة الغونج الإسلامية، ص17.

وارد ماتسستر والسكر والحرر وأدوات القطع ويعتبر سوق شندى خير مثال لأسواق السلطنة حيث ذكر بوركهاردت انه كان يعقد في ساحة مكشوفة في وسط المدينة وهو عبارة عن ثلاثة صفوف من الدكاكين مبنية من الطمى يبلغ طول الواحد فيها ستة أقدام وعرضه أربعة أقدام ومغطاة بالحصر ويحتلها التجار المشهورون بثرائهم وتوجد به كل السلع<sup>(60)</sup> ويعقد في يومي الجمعة والسبت ويصفه بوركهاردت قائلا: إن مئات البقر والحمير وعشرات الخيل تعرض في هذين اليومين وكل تاجر يأخذ مكانة فسي فنساء السوق ويوقم بعرض بضاعته حتى تجار مصر وسواكن وسنار يكونون مجموعات كل على حده وفي وسط كل منها دائرة من العبيد المعروضين للبيع وياتي سكان الريف يحملون الحصر والاسبته وجلود الثيران والأوانى الفخارية وسروج الإبـــل والأطبـــاق الخشبية التي من صناعتهم بالإضافة لصناعي الأحذية والحدادون كما تعرض بوركهاردت للسماسرة الذين يلعبون دورا كبيرا في تجارة الجملة في سوق شـندي(61) كما يعرض السوق السلع المستوردة مثل الصندل الذي يستورد من الهند والسيوف الألمانية وكذلك الأمواس وورق الكتابة والخرز الذى يستورد مــن جنــوا والبندقيــة والصابون من مصر بالإضافة إلى الملح والذهب من إثيوبيا هذا عن الأسواق الكبرى ركن من أركان سوق شندى بالإضافة إلى الأسواق الكبرى والأسواق اليومية وجدت في شندي حوانيت البقالين والعطارين الذين يبيعون القرنفل والفلفل والحبهان والتمر هندى وخشب الصندل والحلبة التي تستورد من مصر.

## - سـوق بـربر:

امتازت بربر بسوقها الكبير الذي وصفة بوركهاردت بأنه يحوى مقادير صـــغيرة من البضائع أهمها التمر من دنقلا والبن من الحبشة والمنسوجات المصــرية والعبيــد

<sup>(60)</sup> نعوم شقير: مرجع سبق نكره، ج1، ص113.

<sup>(61)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق ذكره، ص67.

<sup>(62)</sup> نفسه، ص 68.

والإبل (63) وسوق الدامر الذي يعقد أسبوعيا وتعرض فيه معظهم السلع المصرية بالإضافة إلى الأغنام والحصر المصنوعة من أوراق أشجار الدوم والهذرة والشطة والقطن والدخان ثم إن إعفاء الفقهاء التجار لضريبة المرور كان له اثه شر كبيه فهي انتعاش الدامر اقتصاديا (64) وفي إقليم عطبره وفي قوز رجب تحديدا كان بهها سوق تعرض فيه القوافل ما تحمله من السلع والبضائع ويتردد عليه سكان الجهات المجاورة من الشكريه والهدندوه ليبادلوا بما لديهم من السلع والمنتجات الزراعية والحيوانية ويصف بوركهارد النشاط التجاري في سوق قوز رجب بقوله ويعقد في قوز رجب سوق من تجد فيه القوافل التي تمر على هذا الطريق مكانا مناسبا لعرض بضائعها (65).

# - أسواق التاكا:

اشتهرت بإقليم البطانة وشرق السودان أسواق التاكا ومن أبرزها سسوق كسلا وسوق الهدندوه (وهى قرية عرفت بهذا الاسم) وكان يعقد فيها السوق مرة فى الأسبوع يعج بالنشاط التجارى ويتردد عليه البدو وأهل الريف وبعض التجار لبيع مصنوعاتهم اليدوية وتعرض فيه الماشية وأنواع مختلفة من الحصر والسلات المصنوعة من الغاب ومن سعف الدوم الذى يعم أودية الصحراء بالإضافة إلى الأوانى الفخاريسة وأباريق الوضوء التي يشتريها سكان سواكن ويحملونها إلى الحجاز وكذلك القرب المصنوعة من الجلد بالإضافة إلى لحم الجمل والنبق والقرض والصمغ والملح الذى يؤتى به من سواكن وريش النعام الأسود وهو ريش الإناث من النعام بالإضافة إلى القرنفل والبخور وكان يأتى إلى السوق الحدادين الذين يقومون بعمل السكاكين ورؤوس الحسراب والسلاسل الحديدة التي تستعمل لربط أرجل الإبل الأمامية (66).

<sup>(63)</sup> نسیم مقار: مرجع سبق ذکره، ص48.

<sup>(64)</sup> نفسه: ص 59.

<sup>(65)</sup> نفسه: ص 90.

<sup>(66)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق ذكره، ص96.

إما سوق سواكن فتباع فيه جميع بضائع السودان ومصر والحجاز والهند وأوربا حيث يفد إليه جميع التجار من شتى العالم ويعد سوقا تجاريا يلتقى فيه التجار لشراء البضائع المختلفة (67) ويعقد السوق في مكان مكشوف حيث تعرض السلع التي تأتى من داخل السوق ومن خارجة خاصة الذرة التي تأتي من التاكا والدمور من سنار وكانست التجارة في هذه الأسواق تتم بجانب السلع التي يتجول بها أصحابها وهو لاء أطلق عليهم اسم الباعة الدوارون وهم يحملون العطور والبهارات في خرج كبير على حمار يطوف به القرى بالإضافة إلى النساء اللائي يحملن الثمار والبقول ويطفن بها علسي المنازل وتباع هذه السلع بالمساوية والتراضي بين البائع والمشتري (68).

## -- أســواق دنقــلا:

وبالنسبة لمديرية دنقلا اشتهرت سوق أبو قس (69) التي تفتح كل يوم خميس وكذلك سوق الدية الذي يفتح يومي الاثنين والجمعة إما اشهر أسواق دنقلا كان سوق تنقاسي الذي يفتح يوم الثلاثاء من كل أسبوع ويأتيه التجار من دنقلا وبربر والخرطوم.

# ج- وسائل المعاملات التجارية (النقود):

## 1- المقايضة:

كانت السلطنة تولى التجارة درجة قصوى من الاهتمام ورغم ذلك لم تكن لها عمله خاصة (70) لذا كانت المقايضة تتربع على عرش التداول في عهد السلطنة الأول وتتمثل في مبائلة سلعة بسلعة أخرى (71) وهذه تتم بصبور مختلفة بين التجار والاهالي وهي واسعة الانتشار وتعتمد على الاتفاق بين الطرفين فيما يعرضانه من السلع مثل إن يعرض التاجر سن الفيل والريش والأخر يعرض الملح كسلعة أولى بجانب المنسوجات

<sup>(&</sup>lt;sup>67)</sup> نعوم شقير: مرجع سبق ذكره، ص123.

<sup>(68)</sup> نفسه، ص 179.

<sup>(69)</sup> قرية صنعيرة بالقرب من الخندق (نعوم شقير، مرجع سبق نكره، ج1، ص101).

<sup>(&</sup>lt;sup>70)</sup> ضرار صالح ضرار: تاريخ السودان الحديث، ص18. (<sup>70)</sup> محمد زكى المسير: اقتصاديات النقود، ص12.

ويتم الاتفاق في المراكز التجارية بين التاجر والمواطن بالمواجهة وقد لا يقبل أحدهما فينسحب ويعرف هذا النوع من المقايضة بالتجارة الصامتة وابرز ما كان يستبدل الذرة والمنسوجات القطنية المعروفة بالدمور في مقابل السلع الواردة (72) ويذكر بوركهاردت إن الأشياء ذات القيمة القليلة يقدر سعرها بالذرة التي وحده كيلها السلقا(73)ورغم وجود المكابيل الخشبية فان الأهالي لا يثقون فيها ويفضلون استخدام الأيدي وهذا التعامل بوجه عام في إقليم بربر وجميع البلاد على الطريق الممتد منها إلى سنار ويضيف بوركهاردت أن الذرة وسيط للتعامل أكثر قبولا لان سعر الدمور يختلف عند قدوم كل قافلة من الجنوب(74) بالإضافة للذرة والدمور يستعمل الكحل كعملة في الأرياف إذ إن زوجات اللاحين على استعداد دائم لاستبدال ما يمكن إن ينسجنه في منازلهن بالكدل. استخدام كذلك الخرز كعملة والنوع الأكثر شيوعا هو المصنوع من الخشب بواسطة خراطين في مصر وكذلك الأبقار كانت تستخدم كوسيلة للتبادل في كردفان (75).

#### 2- العملات المحلية:

يلى المقايضة العملات المحلية التى تستخدم وتصنع من قطع الحديد ويصنعها الحداد وتعرف بأسماء مثل أبو منجل والحشاش (76).

إلا إن هذه العملة الحديدية تعرضت لخطر دائم إذ أنها غالبا ما جمع وتصنع منها الفؤوس والحراب كما كانت تستخدم العملات الأجنبية المجلوبة من الخارج بواسطة التجار الأجانب وهي لا تواجه اى صعوبة في التعامل والتداول ولهذا كأن لها قيمتها وسط التجار والأثرياء (77) وهذه مهدت لاختفاء أنواع العملات ووسائل المقايضة الأخرى فمثلا استعمل بين بربر وشندى الدولار الاسباني كما استعملت الذرة كعملة

<sup>(72)</sup> محمد سعيد القدال: السياسة الاقتصادية للدولة المهدية، ص83.

<sup>(73)</sup> هي كمية من الذرة تسعها يد البائع (نسيم مقار، مرجع سبق ذكره، ص50). (74) نفسه، نفس الصحة.

<sup>&</sup>lt;sup>(75)</sup> نفسه، ص<sup>70</sup>.

<sup>(76)</sup> الشاطر بصيلى: تاريخ وحضارات السودان، ص217.

<sup>(77)</sup> محمد سعيد القدال: مرجع سبق ذكره، ص24.

والعملات التي كان يتداولها التجار في السوق هي نس العملة التي كانت متداولة في مصر والتي تضرب في مصر والنمسا وتركيا وفرنسا وانجلترا ولم يؤد هذا التنوع في مصادرها وأسمائها إلى تغيير قيمتها.

وأهم النقود الرائجة في السلطنة هي ريال ابو طيرة وهو ريسال ماريسا تاريسا النمساوي المشهور وسمى بذلك لأنه على احد واجهته صورة نسرين ويقال له القوشلي أيضا وهي لفظة تركية بمعنى أبو طيرة ويشار له أيضا بأبي نقطة لان على وجهسه الثاني نجمة (78).

ويبدو إن القوة التجارية التي كانت تتمتع بها السلطنة في سنار نتجت من استخدام أوقية الذهب لتسهيل التبادل والتي كان يمكن التحكم فسي قيمتها بواسطة السلطان لسيطرته على إنتاج الذهب في السلطنة وبالتالي يتم دفع كمية الذهب للأسواق حسبب رغبة السلطان مما جعل قيمة الذهب في ثبات في مقابل السلع التجارية في سنار (79).

## د- الطسرق:

واعتمدت التجارة في مملكة الفونج اعتمادا تاما في تتقلاتها بين المشيخات والدول الأخرى على القوافل التي تسير داخل السلطنة من مكان لآخر عبسر طسرق داخلية وخارجية والقوافل تشكل الناقل الأول وتتألف من الإبل والبغال وأكثر سيرها ي الليل حتى تتحاشى شدة الحر والعطش (80) كذلك استخدمت المراكسب الشراعية والقرب المنفوخة وجذوع النخل في عبور النيل وقد سلكت هذه القوافل الطرق بمساعدة خبراء من بعض القبائل التي احترفت هذه المهنة مثل العبابده الذين يعملون إدلاء للقوافل التجارية بين مصر والسودان عبر صحراء العتمور (81) لخبرتهم بطرقها ولحماية هـذه

(79) mundou al mahdi: a short history of the sudan p.44.

<sup>(78)</sup> نعوم شقير، مجرع سبق نكره، ج1، ص181-

<sup>(80)</sup> نعوم شقير، مرجع سبق نكره، ج1، ص180. (81) عون الشريف قاسم: قاموس اللهجة العامية في السودان، ص740.

القوال التي كثيرا ما يعترضها قطاع الطرق ومقابل الإرشاد والحماية تدفع القافلة عشرين دو لارا (82). إما البرابرة فهم إدلاء في قيادة السفن من أخطار الجزر والشلالات والعواصف (83) ويعتبر طريق مصر ووادى النيل من أهم الطرق التي ظلست القوافسل تستخدمه منذ زمن بعيد فهو الطريق الصاعد من أسوان حتى كورسكو ثم يصل إلى منطقة دراو التي يجعلها التجار مقرا لهم حيث يجتمعون بها وهم في طريقهم الي سنار وتستغرق الرحلة فيه من دارو حتى بربر أثنى عشر يوما ولابد للقوافل مـن المـرور بديار البشارين (84) كما كان هناك طريق أخر لتفادى خطرهم يبدأ أيضا من كرسكو عبر الصحراء إلى بربر وهو اقرب بكثير من طريق دنقلا إذ تسير فيه القوافسل فيي طريق صحراوى إلى الجنوب في سلسة من الآبار المالحة وتستغرق الرحلة حـوالي ثمانية أيام ويضاعف من صعوبة هذا الطريق وجود الرمال المتحركة التي تطمس معالمه وبالتالي لا يستطيع أحد سلوكه إلا بمساعدة قبيلة العبابده الذي يعرفون الســير فيه عن طريق النجم القطبي (85). وثمة طريق اخر يبدا من قريسة مشسو فسى دنقلا إلى دنقلا العجوز وكورتى ويسير على النيل في الضفة الغربية شمالي قرى ومنها إلى الطفايا والعيلفون وقرية كترانج والكاملين شرق وعلمي الضمفة الغربيمة للنيل ويمر بالبشاقره شرق وغرب وأبي عشر واربجي إلى سنار (86) وفي سنار كـان يعــد لأصحاب القوافل بيوت خاصة لضيافتهم وسكانهم حيث يقوم على رعايتهم وزير البلاط الملكي (87).

ويعتبر طريق الأربعين من أهم الطرق التي ربطت مصـــر بــدارفور ويتحــدث براون عنه في عام 1793-1796 قائلا تتحرك القافلة من أسيوط وتمر بعين ديزيـــه

<sup>(82)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق ذكره، ص56.

<sup>(83)</sup> نعوم شقير: مرجع سبق نكره نفس الصحة.

<sup>(84)</sup> محمد عوض: مرجع سبق ذكره، ص43.

<sup>(&</sup>lt;sup>85)</sup> ریتشارد هل: مرجع سبق ذکره، ص50.

<sup>(86)</sup> مكى شبيكة: مملكة الفونج الإسلامية، ص74.

<sup>(87)</sup> الشاطر بصيلي: معالم سودان وادي النيل، ص76.

الواقعة شمال الواحة الكبرى وهي أول مكان تصادف فيه القافلة الماء وعلى مسبيرة أربع ساعات تقع الخارجة ويوجد في كل من ديزيه والخارجة جندي مهمنه رغايه شئون القافلة وعلى بعد ست ساعات من الخارجة تقع بولاق وهي قرية شديدة الفقر وتمد القوافل بالماء العذب وبعد مسيرة أربع عشرة ساعة من بولاق تقع باريز وبعد فترة خمسة أيام تقع شب ويستخرج منها الشب بكميات كبيرة كما يدل على ذلك اسم المكان وبها أعذب مورد للماء يقابل القافلة وهي ملتقي للجماعات التي تعبر الصمراء من مختلف الطرق وعلى مسيرة خمسة أيام تقع لقيه وفيها يندر الماء وعلى مسيرة ستة أيام من لقيه يقع بئر الملح الذي تشتهر المنطقة المحيطة لهذا البئر بملح النطرون الذي يحمله الجلابة إلى مصر ويتردد على هذا البئر جماعة من الزغاوه لتبيع للمسافرين ما يحتاجون إليه من مواد غذائية بأسعار باهظة ويغير الكبابيش على هذه المنطقة لسلب المسافرين عند وقوفهم هناك وعلى مسيرة ثمانية أيام من بئر الملح تقع مدوه وهي خاليّة من الماء وبعد مسيرة يومين من مدوه توجد أبار وأدى مرزوق التي تقع على أول حدود الفور ويلى وأدى مرزوق جنوبا قرية سوينى وفيها يقيم حاكم منن قبل سلطان دارفور وعند سويني لا يجوز لرجال القافلة متابعة سيرهم إلا بعد إن يتحرى عنهم الحاكم ولهذا يقتضى منهم إن يمضوا بضعه أيام في تلك القرية قبل مغادرتها إلى كويه (88) أخر طريق القوافل ويضيف براون إن في كويسه عسد مسن المصريين والتونسيين الذين يعملون في التجارة بعضهم يعود إلى بلادة والأخر تـــزوج من دارفور وأصبح من رعايا السلطان.

والمتتبع لهذه الطرق يجد إن هناك طريقا عبر الصحراء بين دراو وبربر اعتادت القوافل إن تسلكه وهو أيضا الطريق أخر يمتد إلى الغرب يمتد من بربر إلى سبوع وهي قرية على النيل بالقرب من الدر وهذا الطريق به بئر مرات التي تتميز بمائها المر (89).

<sup>(88)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق نكره 32-33.

<sup>(89)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق ذكره، ص 51.

وهناك طريق من بربر إلى دنقلا مارا بالمرتفعات على الشاطئ الغربي للنيل لكنه غير مطروق نسبة للحروب التى دارت بين قبيلة الرباطاب وجيرانها مما أدى إلى امتناع القوافل عن السير عبره.

وثمة طريق أخر من بربر إلى سواكن عبر صحراء التاكا ويصفه بوركهاردت قائلا (والطريق عبر صحراء التاكا في سواكن لا يطرقه الأجانب إلا إذا كانوا في اعداد كبيرة ومعهم البشاريون وهناك طريق من سواكن مارا بقوز رجب إلى سار عبر الصحراء وبعض القوافل تفضله تحاشيا لرفع ضرائب المرور في عطبره أو نفقات الإقامة في شندي إما حجاج كردفان فيسلكون ثلاثة طرق:

# - الأول:

عن طريق غوندار واكسوم إلى مصوع ومن يسلك هذا الطريق يشكو من معاملة مسيحيى الحبشة لهم وفى مصوع يظلوا بضعة أسابيع حتى يتمكنوا من كسب المال عن طريق عملهم اليدوى لرفع ضريبة المرور إلى ساحل اليمن أو جده ومنها برا إلى مكة.

## - الثاني:

على ضفاف النيل من سنار إلى شندى وهو طريق مطروق أكثر من غيرة وهمو من دارفور أو كردفان رأسا إلى شندى وعند المدامر يتفرع إلى طريقان الأول على جانب النيل تجاه مصر ويشير بوركهاردت إلى ما يلاقيه التكارنه من كرم المصريين في هذا الطريق ورغم طوله فهو اقل تعبا ومن دارفور حتى شندى تتسولى الحكومة حماية القوافل وما إن تصل عطبره والتاكا حيث تتعرض للنهب من الشايقيه (90) والفرع الثانى من الدامر يسير عبر المقرن إلى التاكا ومنها إلى عسواكن ومنها بحرا إلى جدة.

<sup>(90)</sup> نسيم مقار: مرجع سبق نكره، ص98.

#### - الثالث:

من سنار إلى التاكاعن طريق راس الفيل ومنها إلى بلاد الحلقة حيث يتفدون السر عبر الصحراء وهذا الطريق يفضله جميع الحجاج القادرين على السير مسرودين بجمل لنقل الماء والمئونة (91) ويحدثنا بوركهارد كذلك عن طريق يربط بسين سسواكن وأسوان يستغرق من عشرين إلى خمس وعشرين يوما ولكنه غير مطروق كثيرا بسبب خطر بدو البشارية (92) وطريق أخر من الأبيض إلى قرية دومه حيث تجبى الضرائب ومنها إلى قرية أم قناطر ثم إلى جبل أبو دوبر حيث الآبار التى تمد القوافل بالمساء ومنها بعد مسيرة خمسة أيام إلى النيل مقابل شندى (93). ويمكن إن نلخص هذه الطرق الداخلية والخارجية فى:

1- الطريق الذي يبدأ من أسيوط من مصر عبر الواحات الخارجة إلى واحة سليمة ثم
 دنقلا.

2- الطريق الذي يبدأ من أسيوط أو اسنا أو أسوان ويستمر مازيا النيل حتى دنقلا.

3- الطريق من دنقلا بمحاذاة النيل حتى كورتى ثم إلى بربر عبر الصحراء ثم مناطق الجعليين حتى الحلفايه.

4- الطريق من دنقلا بمحاذاة النيل عبر مناطق الشايقيه البديريه الرباطاب حتى الحلفايا.

5- طريق سواكن مصوع حتى سنار.

6- طريق سواكن بربر.

7- طريق بربر المتمة الحبشة.

<sup>&</sup>lt;sup>(91)</sup> نفسه، ص99.

<sup>(&</sup>lt;sup>92)</sup> نفسه، ص 101.

<sup>(&</sup>lt;sup>93)</sup> نفسه، صن 112.

8- طريق شندى عطبره والبطانة.

9- طريق الأربعين.

10- طريق أبو حمد كورسكو وهو يأرق النيل عند أبو حمد ويصل إلى النيـــل مــرة أخرى في جنوب مصر وهو يتفادى بذلك الانحناءة الكبيرة في النيل.

11- طريق أبو حمد سواكن.

## ه- الضسرائب والخسراج:

انشأ السلطان السنارى الضرائب لأول مرة كما يقول كاتب الشونة بما فيها زكاة الفطر والتى كانت تدفع فى أغلب الأحيان عينية فى شكل دمور أو حيوانات أو من المحصول بخاصة فى الريف والبادية البعيدة عن مراكز التجارة وقد كان الساكان يدفعون ضرائب متباينة حسب تباين أنماط معيشتهم ففى المنطقة الشمالية حيث الزراعة المروية بلغت الضرائب نصف محاصيل الجروف وخمس السواقى وعشر محاصيل الإراضي المطرية إما فى المنطقة الوسطى الرعوية فالضرائب عشر القطعان والماشية وفى الجنوب حيث يتوفر الذهب والعاج الذي يجب على الرعية تسليمه للسلطنة التي تعطيهم تعويضا مقابل ذلك (٩٤). وأول ضريبة فرضها الفونج على القبائل هى تورات العسكر ويقول ود ضيف الله وكان الفونج أول ملكهم فرضوا على قبائل العرب تورات العسكر كل قبيلة عمار لبن وناس معلومين ينفقونهم الفطير (٩٥).

استعمل الفونج كلمة خراج لكل ما يدفع للحاكم الذي يعتبر مالك الأرض والمترف فيها (96). وقد اقطع السلطان بادي بن نول قطعة ارض للدواليب صدقة. وكذلك اقطع

يوسف فضل، ص 81 هامش 14). (96) محمد إبراهيم أو سليم، الفونج والأرض، ص 33.

<sup>(94)</sup> Spaulding, j.l.:opcit, p.97. ويقول يوسف فضل محقق كتاب الطبقات الثورة عبارة عن ضريبة يدفعها سكان القربة للجند الذين يحلون في ديارهم في شكل وجبات طعام (محمد النور بن ضيف الله، الطبقات، تحقيق بوسف فضل، ص 81 هامش 14).

بادى بن دكين إقليما كاملا لزعيم الشكرية (97). ويشير أبو سليم إلى حوالى أربعه عشر نوعا من الالتزامات والضرائب بعضها ضرائب خراجيه وبعضها هدايا للسادة وبعضها عقوبات وقسم هذه الضرائب إلى ثلاثة أنواع الشرور والسبل والمضار وحرص على الإشارة عليها مجتمعة (98). ودائما ما يذكر الكتاب إن الأرض المتصرف فيها سالمة من جميع الشرور والسبل والمضار وأحيانا يسقط الكتاب المضار وربما يعنى هذا تداخل المضار والشرور مع بعضهما البعض وتقسم هذه الأنواع إلى:

## 1-السدم:

يقول أبو سليم هو الذبيحة التى يقدمها مالك الأرض للحاكم وأعوانه إذا قدموا إليه لكننى اعتقد إن الدم هو الدية فى حالة جريمة القتل والدليل ما ذكره صاحب الطبقات: إن رجلا قتل أحد الصادقات ثم ذهب واحتمى بالشيخ بدوى أبو دليق فقال مطاردوه الشيخ بدوى (حوارنا يمسك سيد دمنا) (99)

#### 2-العليقة:

عبارة عن حزمة القش تعطى لدواب الحاكم وأعوانه.

#### 

عبارة عن عيش يقاس بالبرمه والبرمه تسع ربع المتره: ضريبة خاصة لجيب السلطان.

### 4-العانة:

هي إعانة مالية تقدم للحاكم في المناسبات السعيدة.

<sup>(97)</sup> نفسه، نفس الصنفحة.

<sup>&</sup>lt;sup>(98)</sup> نفسه، ص 31–33.

<sup>(99)</sup> محمد النور بن ضيف الله، مرجع سبق نكره، ص122.

## 5- نــزول:

اى إن ينزل الحاكم وأعوانه على مالك الأرض ويتبع ذلك دفع ضرائب والضيافة وقد أوضحت الوثيقة رقم 18 معنى الضيافة إذ تقول ولا نزول ولا ضيافة من ناس قرى أو ناس سنار ولا يغشاهم أحد في حلتهم (100).

#### 6-سنسـنه:

وتعرف أحيانا بالكسرة والمقصود بها الإطعام.

# 7-المخلاأو المخلايه:

ضريبه غلال تدفع لخيل فرسان السلطان.

## 8-تــورات:

وقد فسرها البروفيسور عبد الله الطيب بان التورات جمع توره من التتوير وهم حرث الأرض اى أنها ضريبة تدفع أول الحرث أو هي نسوع من السخرة أو تسمين وتربية البهائم وهو يرجح الاحتمال الأخير لان أهل الجزيرة يستعملون اللفظ بهذا المعنى (101).

## 9-الجــباية:

العوائد التي تدفع عن الأرض.

## 10-الحسي:

غرامة معينة يؤديها الرجل كدية أو تأديب.

## 11-السبلة:

هي أعانه تقدم للحاكم عندما يقيم مأتما.

<sup>(100)</sup> محمد إبر اهيم أبو سليم، الفونج والأرض، ص32.

<sup>(101)</sup> محمد أير اهيم أبو سليم، الغونج والأرض، ص32.

الفصل السادس – العسلاقات التحسارية

- 12- إذا قتل الاهالي فرس البحر فإنهم يدفعون ضريبة صيد (102).
- 13- يقوم الشيخ (السيد) بإشعال أولى الحرائــق لتنظيــف الأرض ويأخــذ ضــريبة على ذلك.
- 14- الملك وحده هو الذي يملك الحق في إقامة السوق أو تسيير المراكب النهرية وعلى كل من يستفيد من هذه الخدمات دفع رسوم معلومة (103).

## 15- السخسرة:

هى ضريبة عامة تشمل مبلغا يحدد ملك سنار يفرض على جميع حكام الأقاليم وتوزيع بنسب معينة على خزانة السنلطان والسوزراء ومن يقوم بخدمة السلطنة (104).

#### 16- ألانا:

ضريبة على الأقمشة القطنية والمصنوعة محليا.

## 17-النسار:

هي غرامة تفرض على القرى التي يشب حريق قريب منها.

## 18-السلام:

هي الهدايا التي يقدمها التجار الوافدون على العاصمة (105).

## 19-الضحوه:

وهى إن يعمل المستأجرون بأرض الشيخ فترة من اليوم بلا مقابل وفى الحاسة التى يعجز فيها الرجال عن العمل عند صاحب الأرض بسبب أعمالهم الخاصة على كل شخص إن يدفع قرشا أو قرشين بدلا عن عملة وكان الأشخاص النين يقومون بهذا العمل الرقيق.

<sup>(102)</sup> عبد السلام سيد احمد: مرجع سبق نكره، ص32.

<sup>(103)</sup> نفسه، نفس الصنفحة.

<sup>(104)</sup> الشاطر بصيلي: تاريخ وحضارات السودان الشرقي والأوسط، ص266.

<sup>(105)</sup> مصطفى محمد مسعد: بعض ملاحظات جديدة عن مملكة الفونج، ص 31.

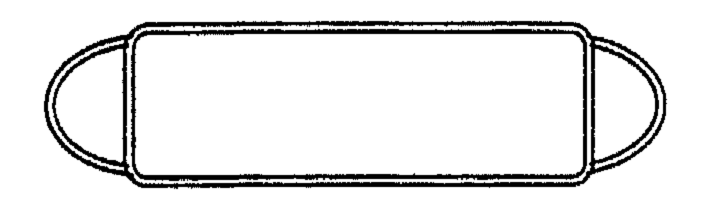
## 20- قيسراط:

هو ما يحصله زعيم القبيلة عينا من الزراعة التي يقوم بها الأجانب (106).

مما تقدم يتضح إن عامة السكان في سنار كانوا يدفعون ضرائب متنوعة لحكامهم تمثلت في دفع ضرائب للسلطان المحلية (الملك أو الشيخ) وضرائب للسلطان مقدرة بحصص ثابتة. واتسم جمع الضرائب باللين في جبايتها على الفقراء وبعضهم يعفى منها لان السلطنة لم تكن تحتاج لنفقات دخل مستمرة لمواجهة مصروفاتها (107). هذه التقديرات مورثة عن عهود سحيقة وتطورت إلى عدة مراحل حتى وصلت إلى هذه الصورة.

<sup>(106)</sup> الشاطر بصيلى: معالم تاريخ سودان وأدى النيل ص264.

<sup>(107)</sup> محمد سعيد القدال: مرجع سبق نكره، ص82.





الإسلام ظاهرة حضارية متكاملة متداخلة جاءت إلى السودان في وقت كانت فيه فعلا هذه المنطقة مستعدة لتقبل تغيير جذري. فقد اعتنق السودانيون هذا الدين الجديد منذ بداية اتصالهم كأفراد. وما نعرفه عن انتشار الإسلام في السودان جاء بلا سلطة سياسية تعضده وبلا حركة تبشيرية تسنده، بل جاء وانتشر تلقائيا بين الأفراد والجماعات ولدينا شواهد كثيرة عن وجود المسلمين كأفراد بين المحيط السوداني، سواء النوبي المسيحي أو البيجاوي الوثني ففي شرق السودان تشير بعص الوثائق التاريخية إلى أن بعض البجا اسلموا وكان عمال أمير المؤمنين يدخلون بلادهم لجمع أموال الزكاة وكانت لهم مساجد.

لقد أمدتنا الآثار بمؤشرات تقود إلى أن النوبيين أنفسهم قاموا بالتحول نحو الإسلام وبدأوا في نشر هذه العقيدة الجديدة فقد كشفت الحفريات الأثرية عن وجنود أفسراد مسلمين في وسط مسيحي صميم.

هناك أدلة أثرية تشير إلى أن هذا التحول التدريجي شمل في أواخر أيامه مراكز القيادة المسيحية الروحية. فقد أشارت الحفريات الأثرية إلى أن مدينة فرس والتي كانت احد العواصم الدينية هجرت ودفنت كنائسها الرمال.

منذ بدایة القرن الثالث عشر المیلادی ثبت بأنه فی منطقة النوبة لم یعثر علی ای كنیسة تحولت إلى مسجد (1) بل أن هذه الكنائس علی كثرتها تهدمت ودفنت.

أن هذه المشاركة الإسلامية من جانب النوبيين تعدت إلى المشاركة في الحركة الفكرية فمثلا يزيد بن أبي حبيب الذي تولى رئاسة القضاء في مصر في زمن الخليفة

<sup>(</sup>١) وهذا ما أثبتته الباحث عندما تحدث عن المساجد في السودان.

عمر بن عبد العزيز هو نوبى الأصل ومن دنقلا، وذو النون المصرى الذى كان من ابرز متصوفى الرعيل الأول في العالم الاسلامي كله هو نوبى كذلك.

ومما تجدر الإشارة إليه أن المصادر تشير إلى كثرة الجند النوبية في القاهرة حيث بلغوا عشرات الآلاف حتى ضاقت بهم المساجد.

هذه أشارة واضحة إلى مدى انتشار الإسلام بين النوبيين أنفسهم وهذا يقودنى إلى استخلاص حقيقة هى أن الشخصية السودانية آنذاك كانت فى طور تقبل لمثل هذا التحول الذى شمل كل مناشط الحياة واعتقد أن هذا التقبل ساعد فى جذب القبائل العربية إلى السودان.

أن الإسلام بنظمه وثقافته استطاع التعايش مع المسيحية واليهودية والوثنية. وفي الخاتمة نقول أن السودان بتكويناته وموقعة الجغرافي قد جذب انتباه العالم منذ القدم تعددت الكتابات والأراء حول ماهيته واصلة.

وقد كتب كل كاتب حسب مناظير ومفاهيم عصره وحسب اعتقاده وقد حاولنا قدر المستطاع لفت النظر إلى هذا الجانب الهام باحثين عن موقعنا وذاتنا.

ومن خلال استعراضنا السابق حاولنا أن نتتبع السودان والسودانى عبر مسيرة متواصلة من التطور عبر مئات السنين كمجموعات إنسانية حيسه متحركة بذاتها المستقلة وشخصيتها الواضحة القوية.

ثم أن للسودان دور طبيعى هام كأحد المداخل التى أطلت من خلاله القارة الأفريقية للعالم الخارجى فلم يكن السودان معبرا أو قنطرة للتيارات الحضارية إلى أفريقيا فقط بل كان بوتقة انصهرت فيها شتى هذه الحضارات فى صياغة جديدة وفوق ذلك كان للسودان دورة الذاتى فى توليد وإثراء التيارات وفى حركتها وكان دورا ايجابيا.

# المصادر والمراجع الما

## الرسائل الجامعية:

- 1- عبد الرحمن حسب الله: العلاقات بين بلاد العرب وشرق السودان، مصر، القاهرة، 1979م، رسالة ماجستير (غير منشورة).
- 2- نسيم مقار: أحوال السودان الاقتصادية قبل الفتح المصرى، مصر، القاهرة، جامعة القاهرة، 656م، رسالة ماجستير (غير منشورة).

## المسادر:

- 1- ابن فضل الله العمرى: (ت 742ه 1341م) التعريف بالمصطلح الشريف، مصر، القاهرة، 1312ه 1911م.
- 2- ابن ضيف الله بن محمد الجعلى الفضيلى: الطبقات في خصوص الأولياء والصالحين والعلماء والشعراء في السودان، لبنان، بيروت، نسخة إبراهيم صديق.
- 3- أبو الحسن على بن الحسين المسعودى: (ت 346هـ) مروج الذهب ومعادن الجوهر، تحقيق محمد محى الدين عبد المجيد، مصر، القاهرة، مطبعة السعادة، 1984م.
- 4- أبو العباس احمد القلقشندى: (ت 821ه 1418) صبح الأعشى في صيناعة الإنشاء، مصر، القاهرة، المطبعة الأميرية، 1331ه 1913م).
- 5- أبو الفداء الحافظ بن كثير الدمشقى: (ت 774ه- 1373م) البداية والنهاية، لبنان، بيروت، دار الثقافة العلمية، 1408ه 1988م، 12 جزء.

- 6- أبو القاسم إبراهيم محمد الفارسى الاصطخرى: عاش فى القسرن الرابع عشسر الهجرى العاشر الميلادى، المسالك والممالك، مصر، القاهرة، مطابع دار القلم، 1961م.
- 7- أبو القاسم عبد الرحمن بن عبد الحكم: (ت 276ه 875م) ففتوح مصر وإخبارها، هولندا، لندن، 1920م).
- 8- أبو القاسم محمد بن حوقل: صورة الأرض، هولندا، لندن، نشر كرامرز، 1930م، جزئيين.
- 9- أبو صالح الامنى: (ت 601ه- 1200م) تاريخ الشيخ أبو صالح، مصر، القاهرة، نشر ايفت، 1893م.
- 10- أبو عبد الله محمد اللواتى الطنجى: (ابن بطوطة) مهذب رجلة ابن بطوطة، مصر، القاهرة، المطبعة الأميرية ببولاق، 1934م.
- 11- أبى جعفر محمد بن جرير الطبرى: (ت 310ه 923م) تاريخ الأمم والملوك، لبنان، بيروت، 1407ه 1978م، 14جزء.
- 12- أحمد بن الحاج أبو على: مخطوطة كاتب الشونة، في تاريخ السلطنة، والإدارة المصرية، تحقيق الشاطر بصيلي، مصر، القاهرة، وزارة الإرشاد القومي، 1961م.
- 13- أحمد بن الحاج أبو على: تاريخ ملوك السودان، تحقيق مكى شبيكه، السودان، الخرطوم، مطبوعات كلية غردون التذكارية، 1947م.
- 14- أحمد بن إسحاق بن جعفر اليعقوبي: (ت 292ه 887) تـــاريخ اليعقــوبي، لبنان، بيروتن دار الكتب العلمية، 2002م.

15- أحمد بن إسحاق بن جعفر اليعقوبي: البلدان، هولندا، لندن، نشر دى خوية، 15- 1891م.

- 16- تقى الدين احمد بن على المقريزى: (845ه- 1441م) المواعظ والاعتبار بذكر الخطط والآثار، تحقيق الدكتور محمد زينهم والدكتورة مديحه الشرقاوى، مصر، القاهرة، مكتبة مدبولى، 1998م.
- 17- تقى الدين أحمد بن على المقريزى: السلوك لمعرفة دول الملوك، تحقيق محمد مصطفى زيادة، مصر، القاهرة، 1943م.
- 18- شهاب الدین أحمد النویری: (ت 723ه 1323م) نهایــة الأدب فــی فنــون الأدب، مصر، القاهرة، مخطوطة مصورة، بدار الكتب المصریة، معارف عامــة رقم 549.
- 19 عبد الرحمن بن محمد بن خلدون: (ت 808ه 1406م) العبر وديوان المبتدأ والخبر، مصر، القاهرة، 1274ه 1857م.
- 20- محمد النور بن ضيف الله: الطبقات في خصوص الأولياء والصالحين والعلماء .
  والشعراء في السودان، تحقي يوسف فضل حسن، السودان، الخرطوم، 1992م.
- 21- محمد عمر التونسى: تشحيز الأذهان بسيرة بلاد العرب والسودان، تحقيق خليل محمد عساكر ومصطفى محمد مسعد، مصر، القاهرة، الدار المصرية للتالي والترجمة 1865م.
- 22- نعوم شقير: جغرافية وتاريخ السودان، لبنان، بيـروت، مطبعـة دار الثقافـة، 1972م، ثلاثة أجزاء.
- 23- مؤلف مجهول: مخطوطة تاريخ قلاوون، تشريف الأيام والعصور بسيرة الملك المنصور (قلاوون) مخطوطة بالخزانة التيمورية 426م.

## المراجسع:

- 1- إبراهيم احمد العدوى: التاريخ الاسلامي إفاقة السياسية وإبعاده الحضارية، مصر، القاهرة، مكتبة الإنجلو المصرية، 1976م.
- 2- إبراهيم الحاردلو: الرباط الثقافي بين مصر والسودان، الخرطوم، دار جامعة الخرطوم للنشر، الطبعة الأولى، 1977م.
- 3- أبو العلا عفيفي: التصوف الثورة الروحية في الإسلام، مصر، القاهرة، دار المعارف، 1963م.
- 4- أحمد الحفنى: الجواهر الحسان فى تاريخ الحبشان، مصر، القاهرة، مكتبة بولاق، 1321هت 1922م.
- 5- أحمد شلبى: تاريخ التربية الإسلامية، مصر، القاهرة، الدار المصسرية للكتاب، 1960م.
- 6- أحمد عبد الرحيم نصر: تاريخ العبدلاب من خلال رُواياتهم الشفاهية، السودان، الخرطوم، دار جامعة الخرطوم للطباعة والنشر، 1964م.
- 7- أحمد محمد على حاكم: هوية السودان الثقافية، السودان، الخرطوم، دار جامعة الخرطوم، للطباعة والنشر، 1990م.
  - 8- أسماء حسن فهمى: مبادئ التربية الإسلامية، مصر، القاهرة، 1947م.
- 9- ألان مورهيد: النيل الأزرق، ترجمة إبراهيم عباس، لبنان، بيروت، دار الثقافــة، الطبعة الأولى، 1969م.
- 10- التجانى عامر: السلالات العربية في النيل الأبيض، السودان، الخرطوم، الدار السودانية للكتب، 1390هـ 1971م.

- 11- الشاطر بصيلى عبد الجليل: تاريخ وحضارات السودان الشرقى والأوسط من القرن السابع الى القرن التاسع عشر الميلادى، مصر، القاهرة، النهضة العامة للكتاب، 1972م.
- 12- الشاطر بصيلى عبد الجليل: معالم تاريخ سودان وادى النيل من القسرن العاشسر إلى القرن التاسع عشر، مصر، القاهرة، مطبعة أبو فاضل 1955م.
- 13- الشيخ الأمين محمد عوض الله: العلاقات بين المغرب الأقصى والسودان الغربى في عهد السلطانتين الإسلاميتين مالى وصونغى، السعودية، جدة، المجمع العلمى، الطبعة الأولى، 1979م.
- 14- الطيب محمد الطيب: المسيد، السودان، الخرطوم، دار جامعة الخرطوم للنشر، 14- 1991م.
- 15- بور كهاردت جيمس لويس: رحلات بوركهاردت في بلاد النوبة، ترجمة فسؤاد اندراوس، مصر، القاهرة، 1959م.
- 16- توماس ارنولد: الدعوة إلى الإسلام، ترجمة السدكتور حسس إبسراهيم حسس وآخرون، مصر، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، الطبعة الأولى، 1947م.
- 17- جيوفانى فانتينى: تاريخ المسيحية في الممالك النوبية، السودان، الخرطوم، الطبعة الأول، 1978م.
- 18- حسن إبراهيم حسن: تاريخ الإسلام السياسي والديني والثقافي والاجتماعي، مصر، القاهرة، مكتبة الإنجلو المصرية، 1964م.
- 19- حسن إبراهيم حسن: انتشار الإسلام في القارة الأفريقية، مصرر، القاهرة، دار النهضة المصرية، الطبعة الثانية، 1963م.

- 20- حسن محمد الفاتح قريب الله: التصوف في السودان في نهاية عصر الفونج، السودان، الخرطوم، آداب جامعة الخرطوم، 1987م.
- 21- حليم اليازجي: السودان والحركة الأدبية، لبنان، بيسروت، منشسورات الجامعة اللبنانية، 1985م.
- 22- راشد البراوى: حالة مصر الاقتصادية في عهد الفاطميين، مصر، القاهرة، مكتبة النهضة المصرية، الطبعة الأولى، 1948م.
- 23- رتشارد هل: على تخوم العالم الاسلامى (حقبه فى تاريخ السودان، 23-1841م) ترجمة عبد العظيم محمد عكاشة، لبنان بيروت، الطبعة الأولى، 1987م.
- 24- رجب محمد عبد الحليم: العروبة والإسلام في دار فور في البعصــور الوسـطى، مصر، القاهرة، مكتبة مدبولي، الطبعة الأولى، 1985م.
- 25- زاهر رياض: السودان المعاصر، مصر، القاهرة، مكتبة الإنجلو المصرية، 1966م.
- 26- سر الختم عثمان: العلاقات بين مصر والسودان في العصور الوسطى، السودان، الخرطوم، آداب جامعه القاهرة، 1969م.
- 27- سر الختم عثمان: أو لاد جابر، الأمانة العامة للشئون الدينية السودان، الخرطوم، 1974م.
- 28- شوقى عطا الله الجمل: تاريخ السودان ووادى النيل (حضارته وعلاقته بمصرر) مصر، القاهرة، مكتبة الأنجلو المصرية، 1969م.
  - 29 صلاح الدين الشامى: الموانى السودانية، مصر، القاهرة، مكتبة مصر، 1961م.

30- ضرار صالح ضرار: هجرة القبائل العربية إلى وادى النيل مصر والسودان، السعودية، الرياض، مكتبة التوبة، الطبعة الأولى (1412ه - 2001م).

- 31- ضرار صالح ضرار: تاریخ السودان الحدیث، السعودیة، جدة، مطابع سحر، 1989م.
- 32- عبد الحميد متولى: تطور نظم الحكم في السودان منذ أقدم العصور، مصر، القاهرة، الطبعة الأولى، 1969م.
- 33- عبد الرحمن عبد الخالق: الفكر الصرفى فى القران الكريم والسنة، الكويت، مكتبة دار الفيحاء، 1994م.
  - 34- عبد السلام سيد احمد: الفقهاء والسلطنة في سنار، ألمانيا، براغ، 1991م.
- 35- عبد العزيز أمين عبد المجيد: التربية في السودان في القرن التاسع عشر، مصر، القاهرة، 1949م ثلاثة أجزاء.
- 36- عبد المجيد عابدين: تاريخ الثقافة العربية في السودان، لبنان، بيروت، دار الثقافة، 1967م.
- 37- ضرار صالح ضرار: من الأدب الشعبى السودانى، السودان، الخرطوم، الدار السودانية للكتيب.
- 38- عز الدين الأمين: قرية كترانج وإثرها العلمى فى السودان، الخرطوم، معهد الدراسات الأفريقية والآسيوية، الطبعة الأولى، 1975م.
- 39- عطية القوصى: تجارة مصر في البحر الأحمر منذ فجر الإسلام وحتى الخلافة العباسية، مصر، القاهرة، دار النهضة للنشر، 1976م.
- 40- عون الشريف قاسم: قاموس اللهجة العامية في السودان، مصر، القاهرة، المكتب المصرى الحديث، الطبعة الثانية، 1405ه 1985م.

- 41- عون الشري قاسم: التماذج القومي في السودان، السودان، الخرطوم، الطبعة الأولى، 1990م.
  - 42- على إبراهيم حسن: تاريخ المالك البحرية، مصر، القاهرة، 1944م.
  - 43- فيليب حتى: تاريخ العرب المطول، لبنان، بيروت، دار الكشاف، 1965م.
- 44- فيليب درفلة: العلاقات التاريخية بين الجمهورية العربية وجمهورية السودان، مصر، القاهرة، مكتبة الإنجلو المصرية، 1965م.
- 45- قيصر موسى الذين: فترة انتشار الإسلام والسلطنات (641 ه- 1821م) السودان، الخرطوم.
- 46- محمد إبراهيم أبو سليم: الفونج والأرض (وثائق تمليك) السودان، الخرطوم، دار جامعة الخرطوم للنشر، 1967م.
  - 47- محمد إبراهيم أبو سليم: تاريخ الخرطوم، لبنان، بيروت، دار الجيل، 1971م.
- 48- محمد إبراهيم أبو سليم: الساقية، السودان، الخرطوم، معهد الدراسات الأفريقيــة والآسيوية، الطبعة الأولى، 1980م.
- 49- محمد زكى المسير: اقتصاديات النقود، مصر، القاهرة، دار النهضة المصرية، 1985م.
- 50- محمد سعيد القدال: تاريخ السودان الحديث، 1821م-1955م، السودان، الخرطوم، شركة الأمل للطباعة والنشر، 1993م.
- 51- محمد سليمان محمد: دور الأزهر في السودان، مصر، القاهرة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1985م.
- 52- محمد صالح ضرار: تاريخ شر السودان (ممالك البجه قبائلها وتاريخها) مصرر، القاهرة، مكتبة ابكس، 1992م.

- 53- محمد صالح محى الدين: مشيخه العبدلاب وإثرها في تاريخ السودان السياسي -53 (910ه- 1236ه، 1504م 1821م) السودان الخرطوم، السدار السودانية للكتب، الطبعة الأولى، 1392ه 1972م.
- 54- محمد عوض محمد: السودان الشمالي سكانه وقبائله، مصر، القاهرة، لجنة التالي والترجمة، الطبعة الأولى 1951م.
- 55- مصطفى محمد مسعد: الإسلام والنوبة في العصور الوسطى، مصر، القاهرة، مكتبة الإنجلو المصرية، 1960م.
- 56- مصطفى محمد مسعد: المكتبه السودانية العربية، السودان، الخرطوم، مطبوعات جامعة القاهرة، 1972م.
  - 57 مكى شبيكه: السودان عبر القرون، لبنان، بيروت، دار الثقافة 1991م.
- 58- مكى شبيكه: مملكة الفونج الإسلامية، مصر، القاهرة، معهد الدراسات العربية، 1963م.
- 99- نسيم مقار: الرحالة الأجانب في السودان (1730م 1851م) مصر، القاهرة، مذكرة الدراسات السودانية، 1995م.
- 60 ونكولز: الشايقيه: ترجمة عبد المجيد عابدين، السودان، الخرطوم، الدار السودانية للكتب، 1972م.
- 61- هولت: الأولياء والصالحون والمهدية في السودان، لبنان، بيروت، الطبعة الثانية، 1971م.
- 62 يوسف فضل حسن: مقدمة في تاريخ الممالك الإسلامية في السودان الشرقي (1450م 1821م) السودان، الخرطوم، دار جامعة الخرطوم للنشر، 1981م.
- 63- يحيى محمد إبراهيم: تاريخ التعليم الدينى فى السودان، لبنان، بيروت، دار الجيل، الطبعة الأولى، 1401ه 1987م.

## البحوث المنشورة في المجلات العلمية (الدوريات):

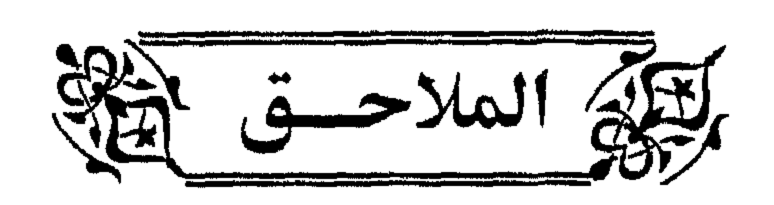
- 1- إبراهيم عبد الرازق: التعليم في الساطنة الزرقاء، مجلة العمل، السودان، الخرطوم، عدد 1، سبتمبر 1966م.
- 2- أحمد إبراهيم دياب: الهوية السودانية عبر التاريخ، السودان، الخرطوم، عدد 3، ربيع الثاني، 1423ه يونيو 2002م.
- 3- أحمد محمد على حاكم: علاقات الجزيرة العربية بالسودان في زمن الخلفاء الراشدين، مجلة الدراسات الأفريقية، السودان الخرطوم، العدد الأول، 5 رجب 1405ه 1985م.
- 4- بركات موسى الحواتى: جهينة وربيعة راس الرمح العربى الاسلامى فى السودان، مجلة الخرطوم، السودان، الخرطوم، العدد الرآبع، رمضان 1413- يونيو 1993م.
- 5- حسن مكى محمد احمد: من مضامين الثقافة السنارية، مجلة الدراسات الأفريقية، السودان، الخرطوم، العدد الثامن، ديسمبر 1991م.
- 6- عبد العزيز كامل: وجهة السودان دراسة حضارية مقارنة، مجلة الدراسات السودانية، السودان، الخرطوم، العدد الأول، المجلد الثاني، مارس 1970م.
- 7- عون الشريف قاسم: السودان في حياة العرب وآدابهم، مجلة الدر اسات السودانية، السودان، الخرطوم، العدد الأول، المجلد الأول يوليو 1968م.
- 8- محمد ربيع القمر: قراءة جديدة في اتفاقية البقط، السودان، الخرطوم، العدد الثاني، 1416هـ.
- 9- مصطفى محمد مسعد: بعض ملاحظات جديدة حدول تداريخ مملكة الفونج الإسلامية، مجلة جامعة القاهرة السودان الخرطوم. العدد الثالث، 1973م.

- 10- صلاح محى الدين الشيخ: الشيخ عجيب المانجلك، مجلة وزارة الشباب والرعاية الاجتماعية، السودان، الخرطوم 1975م.
- 11- صلاح محى الدين الشيخ: مخطوطة تاريخية عن ملوك السودان، مجلة الخرطوم، الخرطوم، العدد الرابع، يناير 1968م.
- 12- يوسف فضل حسن: القتل الطقسى عند الفونج، مجلة الدراسات السودانية، السودان الخرطوم، العدد الأول، المجلد الثاني، 1970م.

# المراجع الأجنبية:

- 1- Arkell. A. J: History of the Sudan, London, 1961.
- 2- Arkell. A. J: More of About Fung Origins, London S.N.R. Xxv. 1961.
- 3-Alravez, F: Narrative of the Poruguese Embassy to Abyssinia, London, 1881.
- 4- Bloss, J. F. E. The Story of Suakin. Sn & R. No19. 1939.
- 5-Bruce, J: Travels To Discover The Source of The Nile In The Years 1768 1773, & Vils, Edindurgh, 1790.
- 6- Crow Ford, O. G. S.: The Stone Tombs of the N. E. Sudan, Kusj, No 2, 1954.
- 7- Crow Ford, O. G. S.: The Fung Kingdom Of Sennar, Cloucester 1951.
- 8- Crow Foot, J. W: Christian Nubia, Jea 1927 XIII.

- 9-Mac Michael, H. A.: A History of the Arabs in the Sudan Cambridge 1922, 2 Vols.
- 10- Mundur Al Mahdi: A Shor History the Sudan, London, 1951.
- 11- Nadler, L. F: Fung Origins, Snr, Xiv, Par 1, 1931.
- 12- Paul, A: A History of the Beja Tribes of the Sudan, Cambridge 1954.
- 13- Spaulding, J. L: He Heroic Age of Sennar, London, 1985.
- 14- Terrance Walz: The Trade Between Egypt And Bilad As Sudan. 1700-1829, Bostan University, 1975.
- 15- Trimingham. J. S: Lslm in the Sudan, London 1949.
- 16-Umar Al Nagar: He Pilgrimage Tradition In West Africa, Sudan, Khartoum University Press 1971.
- 17- Yousf Badri: A Survey of Lslamic Learning in the Fung Stste Oxford. 1970.
- 18- Yousf Fadl Hassan: The Arabs and the Sudan, Kharoum University Press, 1979.



# ملحق رقم (1)

# هجرة القيائل العربية إلى مصر، ومنها إلى السودان (١)

أولا: القبائل القحطانيه:

#### بنسسو جســزام :

سكن بنو جذام الحوف منذ الفتح العربى لمصر حتى سنة 1400م، ومنهم بنو عبه الذين انفصلوا عن بقية الجزامين ليلحقوا ببنى هلال في شمال أفريقيا. وقد اضمحل شأن جذام زمن صلاح الدين (1171م) وحلت محلها طئ.

## ◄ بنسوطسئ:

هبط بنو طئ مصر عقب الفتح الربى لها بنحو قرنين أو ثلاثة، وسكنوا جهات الدلتا المختلطة، حيث لحق بهم عدد كبير من أهليهم ومن طئ بنو ثعلبة.

بلى: إن بلّى فرع من قضاعه من حمير، جاءوا مصر مع الفتح العربى وقد قام نزاع بينهم وبين جهينة ثم تم الصلح بينهما. واستقرت بلى فى صحراء عيزاب وسكن بعضهم جهات أخمييم.

macmichael, h. a.: a history of he arabs in he sudan 2vols. Cambridge, 1922

## = جهسينة:

سكنت جهينة جنوبي ينبع، ثم دخلوا مصر مع الفتح، واشتركوا مع ربيعة حملة العرب على البجا حوالي منتصف القرن التاسع الميلادي وانتقل معظمهم إلى الصعيد واشتركوا في الحملات على النوبة.

## 

فرع من طئ، أسسوا مملكة الحيرة 286م ونشب نزاع بينهم وبين غسان وبنسى بكر وبنى تميم وغيرهم من عرب سوريا. اعتنقوا المسيحية فى نهاية القرن الخسامس الميلادى وانتهى حكمهم بالحيرة عقب ظهور الإسلام. ومن بطون لحم، يشكر السذين جاءوا مع الفتح العربى لمصر واستقروا فى الجبل الذى يعرف باسمهم (جبل يشكر) ثم لحقت بهم بطون أخرى فى القرنين السابع والثسامن الميلاديسين. واستقروا حول الإسكندرية وفى القرنين الرابع عشر والخامس عشر استقر كبثير من بطون لخسم فسى إقليم الصعيد.

## ثانيا: القبائل العدنانيه:

## - كنسانة وقسريش:

ومن هؤلاء أولاد عدى بن كعب وبنو مخزوم وبنو أمية وبنو العباس وغيرهم. وجاءت إلى مصر إعداد كبيرة منهم مع الفتح العربي لها.

والمعروف إن معظم ولاة مصر من قريش. سكن كثير منهم الصعيد بجوار عرب جنينه. وفي نهاية القرن العاشر غادر جماعة من سلالة جعفر بن أبى طالب مكة واستقروا في مصر بين قوص وأسوان – حيث عرفوا باسم الإشراف الجعافرة.

#### « قيــس عيـــلان:

استقدم عبد الله بن الحبحاب صاحب الخراج في مصر سنة 737م إعداد وفيرة من قيس عيلان الذين يسكنون نجد ومنح بعض عائلاتهم أرضا حول بلبيس وجمعوا روه طائلة من نقل المتاجر بين البحر وداخل البلاد ولهذا لحق بهم عدد كبير من أقاربهم حتى بلغ عددهم في عام واحد 1500 أسرة معظمهم من بني سليم، وهو بطن من قيس عيلان وقد قام هؤلاء بعدة ثورات ولم تقتصر على إقليم الحوف، بل امتد شررها حتى شمل معظم جهات الدلتا (802 – 808م).

#### فــــــزاره :

ينسب إلى فزاره معظم رعاة الإبل غربى النيل الأبيض وكانوا يمثلون أيام الفتح العربى لمصر شعبة مستقلة عن غطفان. وعلى هذا فإنهم يرجعون إلى قيس عيلان. كانوا ينزلون حول مكة. ثم هاجرت جماعات منهم إلى مصر في القرن السابع الميلادى ولحق بهم أقاربهم في القرن الحادى عشر الميلادى مع بنى هلال.

#### بنــوهــلال وبنــوســلیم:

وهم فرع من قيس عيلان، وتشمل بطونا من هوازن وعكرمة. انفصل بنو هلال عن القبيلة الأصلية في زمن متقدم. وفي بداية القرن كانوا يسكنون مع أقياربهم بني سليم قرب الطائ. ولما ضعف نفوذ الفاطميين في بلاد المغرب، أصدر المستنصر بالله سنة 1049م أمر البني هلال بالزحف على بلاد المغرب للقضاء على الروح الانفصالية فيها. وفي سنة 1051م نزح كثير من بني هلال وبني سليم وبني قيس، ومعهم بنو قرة، إلى شمال أفريقيا، وغزوا تونس وطرابلس، وحتى زمن ابن خلدون 1332م مورة، إلى شمال أفريقيا، وغزوا تونس وطرابلس، وحتى زمن ابن خلدون 1332م المغرب، وبدأنا نسمع عن وجودهم في الجنوب ولاسيما بعد حمله السلطان قلاون على دنقلا سنة 1287م.

ويذكر ابن خلدون أنهم يسكنون صعيد مصر. ويذكر المقريزى أنهم كثيرون حول أسوان وفى الصحراء الشرقية حتى عيذاب. وهناك من الأدلة ما يثبت إن من بنى هلال من نزح إلى السودان.

#### « ربيعـــة وبنــو كنــر:

إن الوطن الاصلى لربيعه في الحجاز ومرتفعات نجد وتهامة. هاجر كثيسر مسن عرب ربيعه إلى بلاد الجزيرة في القرن الخامس الميلادي حيث اعتنقوا المسيحية في القرن السابع الميلادي. وي سنة 854م، بدأت هجرتهم الكبري إلى مصر ثم اندفعوا جنوبا واستر عدد كبير منهم حول أسوان وشمال النوبة، وانضموا إلى جهينة في حملاتهم ضد البجه. واستقر كثير منهم في أرض البجه للعمل في المعادن. كان زعيمهم في هذا العهد (القرن التاسع الميلادي) إسحاق بن بشر. ثم انتقات الزعامة إلى يزيد بن إسحاق الذي فضل الإقامة في أسوان. وبهذا انتقل مركز القبيلة من العلاقي اللي السودان حيث اختلطوا بالنوبيين وتزوجوا من بنات رؤسائهم، فأضحت لهم مصالح مادية في بلاد النوبة.

ومن هؤلاء بنو كنز وهم من ربيعة. عرفوا بهذا الاسم زمن الحاكم بسأمر الله الفاطمى. ولهؤلاء يرجع الفضل في تعريب بلاد النوبة الشمالية تعريبا جزئيا. ولعبوا دورا خطيرا في إسقاط مملكة النوبة المسيحية (مقرة) ثم اندمجوا اندماجا تاما في النوبين. وهم الذين يعرفون في الوقت الحاضر باسم الكنوز، ويمتد وطنهم من أسوان إلى كرسكو.

# ملحق رقم (2)

#### شراء العرب أراضي بالنوبة

- منقول عن المسعودي مروج الذهب، نشر دي مينار ودي كورتل باريس (1866-1877م) جزء 3، ص 42-43:

ولمن بأسوان من المسلمين ضياع كثرة داخلة في ارض النوبة، يؤدون خراجها إلى ملك النوبة. ابتيعت هذه الضبياع من النوبة في صدر الزمان في دولة بنسي أمية وبنى العباس. وقد كان ملك النوبة استعدى إلى المأمون حين دخل مصر على هـــؤلاء القوم بوفدهم إلى الفسطاط، ذكروا عنه إن أناسا من مملكته وعبيده باعوا ضبياعا من ضياعهم لمن جاورهم من أهل أسوان وأنها ضياعه والقوم عبيده ولا أملاك لهم وإنما تملكهم على هذه الضبياع تملك العبيد العاملين فيها. فرد المأمون أمرهم إلى الحاكم بمدينة أسوان ومن بها من الشيوخ أهل العلم وعلم من ابتاع هذه الضياع أنها ستنزع من أيديهم، فاحتالوا على ملك النوبة بان تقدموا إلى من ابتيع منهمٌ من النوبة، أنهم إذا حضروا إلى حضرة الحاكم إلا يقروا لملكهم بالعبودية، وان يقولسوا سبيلنا معاشسر المسلمين سبيلكم مع ملككم، يجب علينا طاعته وترك المخالفة فان كنتم انتم عبيد لملككم وأموالكم له فنحن كذلك. فلما جمع بينهم الحاكم وبين صاحب الملك أتوا بهذا الكلام أو نحو مما وقفوا عليه من هذا المعنى، فمضى البيع لعدم إقرارهم بالرق لملكهم إلى هــذا الوقت. وتوارث الناس تلك الضبياع بأرض النوبة من بلاد مريس وصبار النوبة أهل مملكة هذا الملك في نوعين، نوع ممن وصفنا أحرار غير عبيد والنوع الأخر مناهــل · مملكته عبيد وهم من سكن بالنوبة في غير هذه البلاد المجاورة لأسوان وهسي بـــلاد مريس.

# ملحق رقم (3)

#### التجاء فلول الأمويين إلى بلاد النوبة وبلاد البجه

- عن المستودي: كتباب التنبيب والإشتراف نشتر دي خويبه، لنبدن، 1897، ص 329-330 .

لما قتل مروان بن محمد بن مروان، تفرقت بنو أمية في السبلاد هربسا بأنفسهم وقد كان عبد الله بن على بن عبد الله بن العباس بن عبد المطلب، قتل منهم على نهسر أبى فطرس من بلاد فلسطين نحوا من ثمانين رجلا مثله، واحتذى أخوه داود بن علسى بالحجاز فعله فقتل منهم نحوا من هذه العدة بأنواع المثل. وكان مسع مسروان حسين قتل أبناءه عبد الله وعبيد الله وكانا ولى عهده، فهربا فيمن تبعهما من أهلهما ومواليهما وخواصيهما من العرب ومن انحاز إليهم من أهل خراسان من شيعة بني اميه، فساروا إلى أسوان من صعيد مصر، وساروا على شاطئ النيل إلى إن دخلـوا ارض النوبـة وغيرهم من الأحباش، ثم توسطوا ارض البجه ميممين باضع من ساحل بحر القلــزم فكانت لهم مع من مروا به من هذه الأمم حروب ومغادرات، ونالهم جهد شديد وصبر عظيم، فهلك عبيد الله بن مروان في عده من كان معهم قتلا وعطشا وضرا. وشساهد من بقى منهم أنواع الشدائد وضروب العجائب. ووقع عبد الله بن مـروان فـــى عــدة ممن نجا معه إلى باضع من ساحل المعدن وأرض البجه وقطع البحر إلى جده من ساحل مكة، وتنقل يمن نجا معه من أهله ومواليه في السبلاد متسترين راضسين إن يعيشوا سوقه بعد إن كانوا ملوكا، فظفر بعبد الله أيام أبي العباس السفاح. أودع السجن، فلم يزل فيه بقية أيام أبي العباس وأيام المنصور والمهدى والهادى، فاخرجه الرشيد وهو شيخ ضرير فساله عن خبرة فقال يا أمير المـــؤمنين حبســت غلامـــا بصـــيرا وأخرجت شيخا ضريرا.

### ملحق رقم (4)

# نسب أولاد جابر كما أوردة الشيخ احمد عبد الرحيم الفكى في مخطوطة (مشرق الثقافة الإسلامية)

غلام الله الركابى هو السيد احمد غلام الله بن السيد عائد أبو الفتح بن السيد المقبول بن السيد احمد بن السيد عمر الفريغلى بن السيد محمد التقى بن السيد على التقى بن السيد زامل بن السيد مؤسس الكاظم بن السيد جعفر الصادق بن الإمام محمد الباقر بن السيد على زين العابدين بن السيد الحسين السبط بن فاطمة الزهراء بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم.

# ملحق رقم (5)

# نص الإجازة التي منحها الشيخ عبد الرحمن (2) بن جابر لتلمينه إبراهيم ولد أم رابعة (2)

قال الشيخ بن جابر في اجازته لتلميذة الحمد لله رب العالمين وسالام على المرسلين إما بعد إن الأخ الفقيه الشيخ المحترم المتأدب المتواضع إبراهيم بن أم أربعة استحق السيادة والإمامة عندى.

فجعلته قطبا في مكانة ولسانا في عصره وترجمانا في أوانه ومربيسا للمريسدين وقدوة للمسترشدين وملجأ للفقراء والمساكين مظهر شمس المعارف بعد غروبها فآذنته في كل ما حققه وسمعة منى إن يغشيه ويعلمه الناس وقد أذنت له بإشهارها وإشهار ما يشاء وتشييع ما اشرنا إليه ومن اطلع على ما فيها أو بلغة شئ من ذلك فليحسنر كسل الحذر من خراب الباطن وقد أشار الشيخ بن جابر لتازيخ كتابة هذه الإجازة (بتاريخ اثنين وثمانين وتسعمائة من الهجرة النبوية) كما أشار أيضا إلى نسبة بقوله وكتبه النبين وثمانين وتسعمائة من الهجرة النبوية في العرب نسبا وبلغني انه ثبت نسبا من ذريسة السايح أحمد بن عمر وهو من ذرية عقيل ابن أبي طالب ولكن الأول هو المتواتر من أبنائنا فسبحان الله الموفق للصواب.

<sup>(2)</sup> أمحمد النور بن ضيف الله، الطبقات، ص104.

ملحق رقم (6)

البضائع المصدرة من سنار إلى مصر عام 1795م (3)

| الوحدة   | مقدارها   | السلمة    |
|----------|-----------|-----------|
| بالرأس   | 1.620.000 | العبيد    |
| بالر أس  | 3.805.600 | الجمال    |
| بالقنطار | 3.942     | الصمغ     |
| بالقنطار | 4.599.000 | العاج     |
| بالزوج   | 126.000   | قرب الماء |
| بالواحد  | 379.600   | الجلود    |
| بالواحد  | 100.000   | الأسواط   |

السلع الواردة إلى سنار من مصر

| الوحدة  | مقدارها | السلعة          |
|---------|---------|-----------------|
|         |         | - المنسوجات:    |
| بالقطعة | 240.000 | قطن             |
| بالقطعة | 43.200  | القطن الأحمر    |
| بالقطعة | 148.500 | ساك             |
| بالقطعة | 148.500 | ملابس صوف جاهزة |
|         |         | - المعادن:      |
| بالقطعة | 48.675  | فخار            |
| بالقطعة | 240.000 | مرایات          |

<sup>(3)</sup> terrance waiz: the trade between Egypt and bilad as sudan. 1700-1829, bostan university, 1975p25.

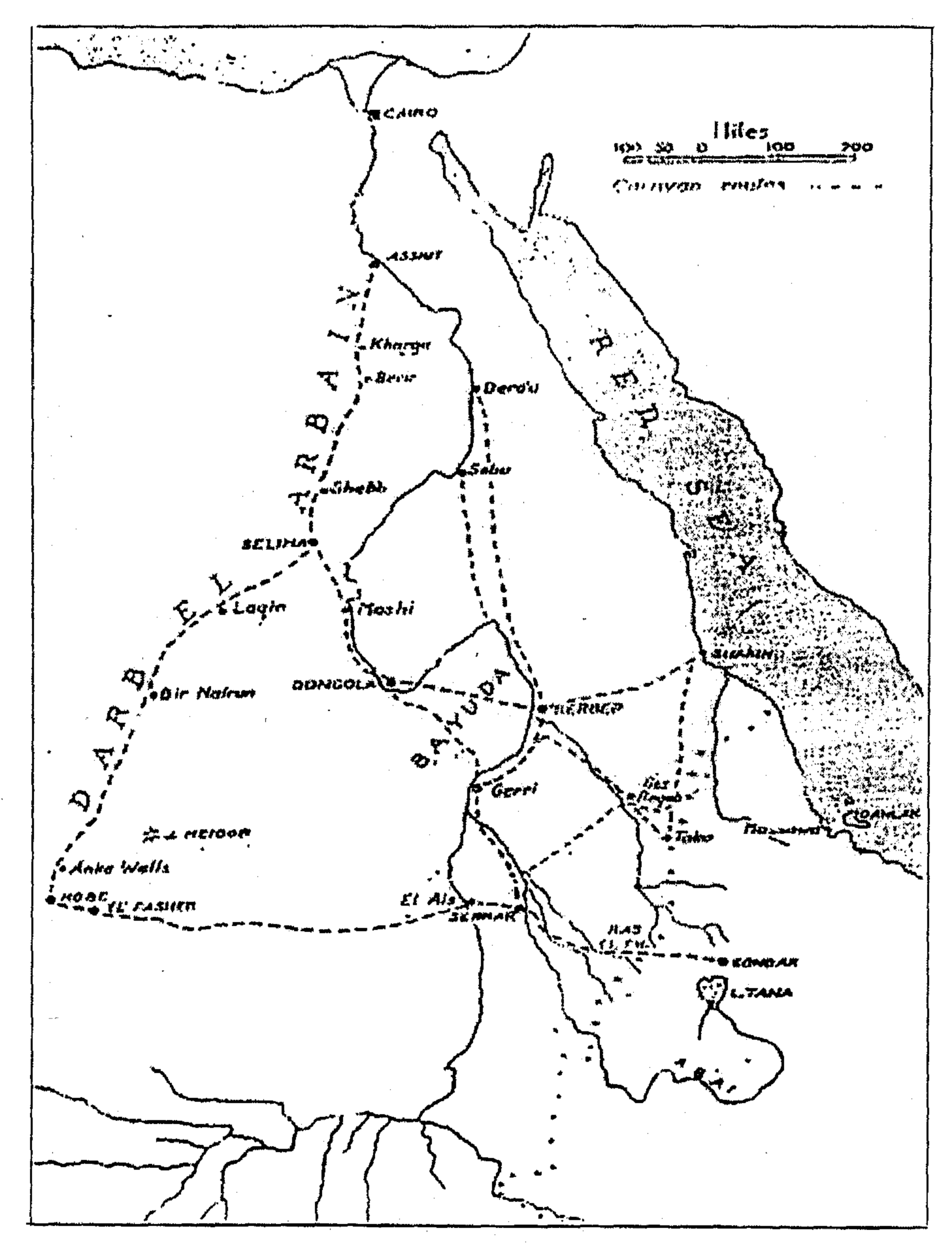
#### السلع المصدرة من سنار إلى مصر عام 1796م

| الوحدة           | مقدارها             | السلمة       |
|------------------|---------------------|--------------|
| بالرأس           | 150-100             | العبيد       |
| قنطار زنة 10 رطل | 60-45               | سن الفيل     |
| قنطار زنة 15 رطل | 300                 | الصمغ        |
| بالوحدة          | 1500-1000           | كر ابيج      |
| زوج              | 100                 | قرب من الجلد |
| لا توجد إحصائية  | على شكل حبات وسبائك | تراب الذهب   |

# السلع المصدرة من مصر إلى سنار عام 1796م

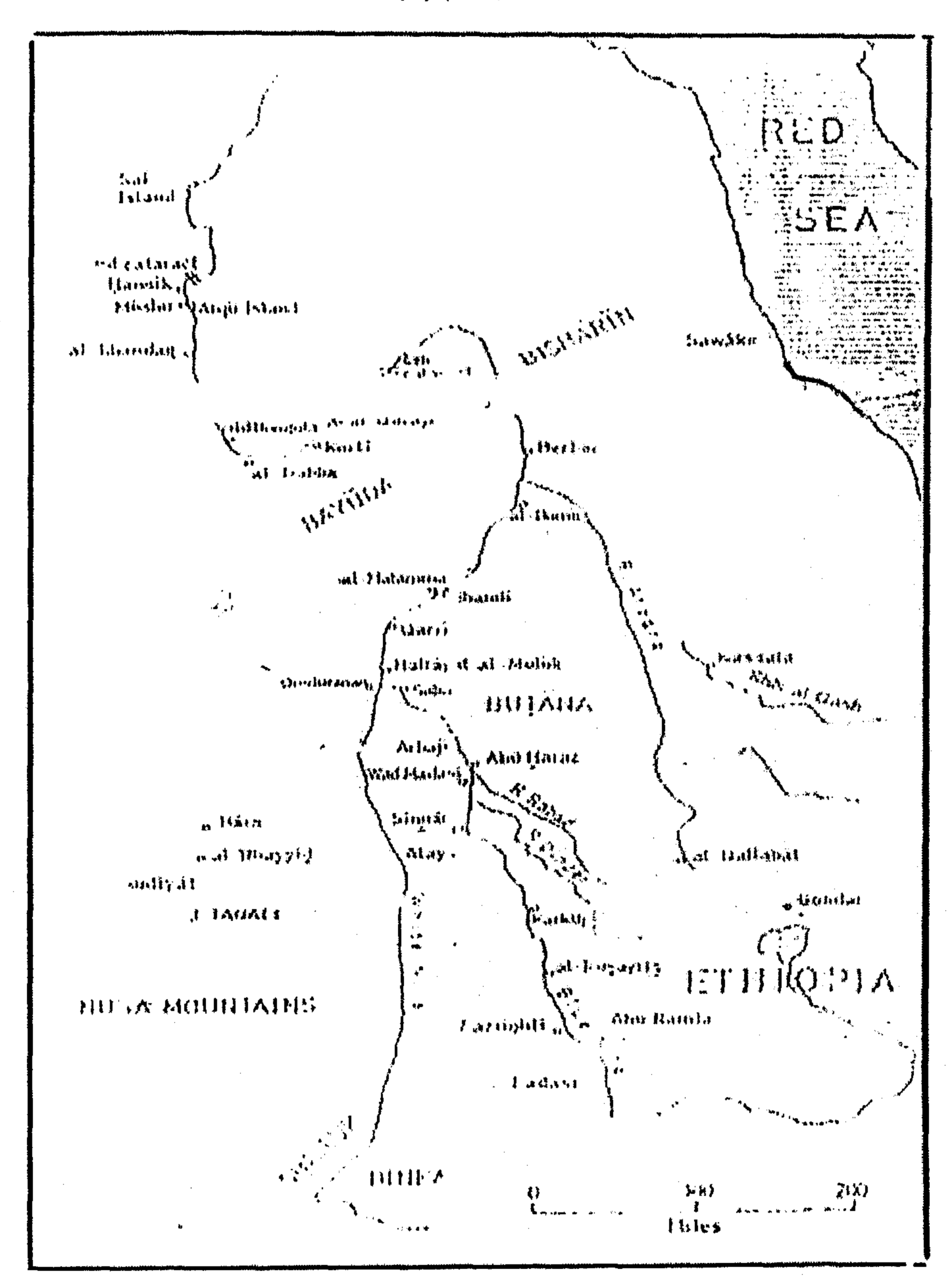
| الوحدة            | مقدارها | السلحة                |
|-------------------|---------|-----------------------|
| قنطار زنة 150 رطل | 500     | صىابون                |
| قنطار زنة 150 رطل | 2       | خشب صندل              |
|                   | 50      | مسك                   |
| قطعة .            | 200-100 | حرير وارد القسطنطينية |
| قنطار زنة 150 رطل | 100     | حلى زجاجية صنع أوربا  |

ملحق رقمم (7) The fung Kingdom of Sinnar



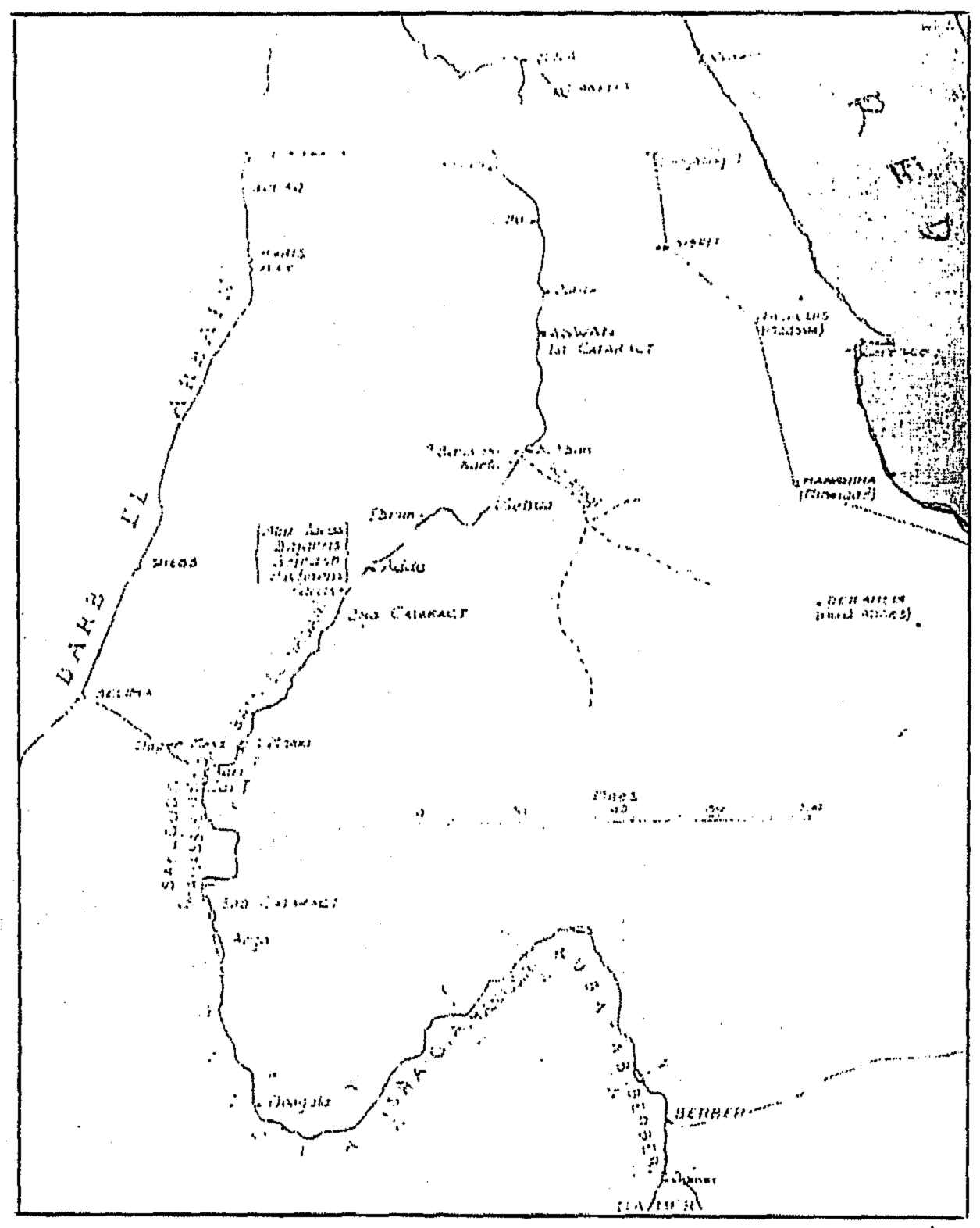
Crawford: The Fung Kungdom of Sinnar

#### ملحق رقم (8)



The Kingdom of Sinnar
Of ehay and Spaulding: Kingdoms sudanese

ملحق رقم (9) The Fung Kingdom of Sinnar



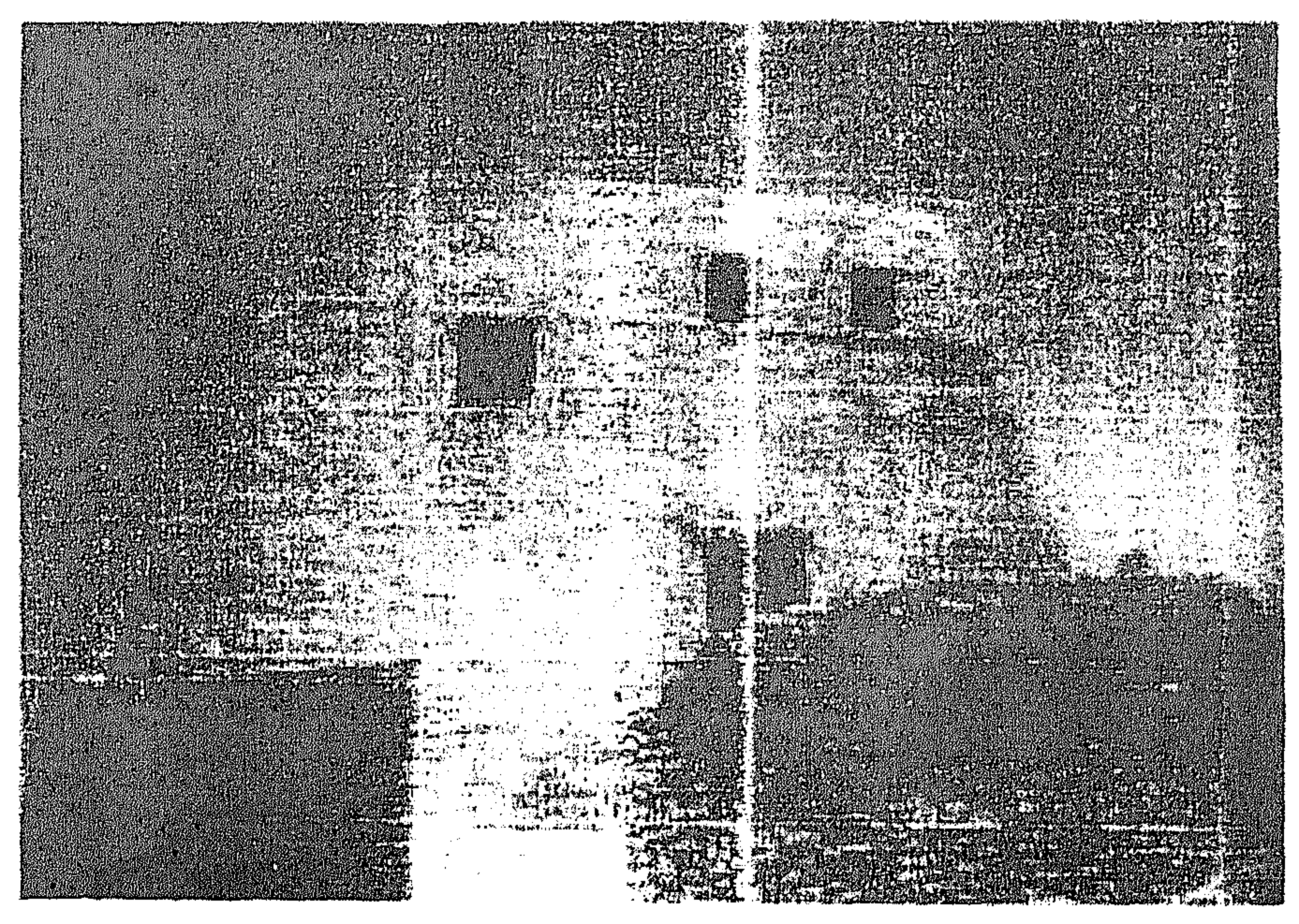
Places and tribes at the medieval nd fang periods:

Quean damper- (the caravan hales on the route are from the th 15 century map called Egypt us novella, where logier is called latchet and is script

#### الضرائب التي تدفعها القاهرة إلى مصر

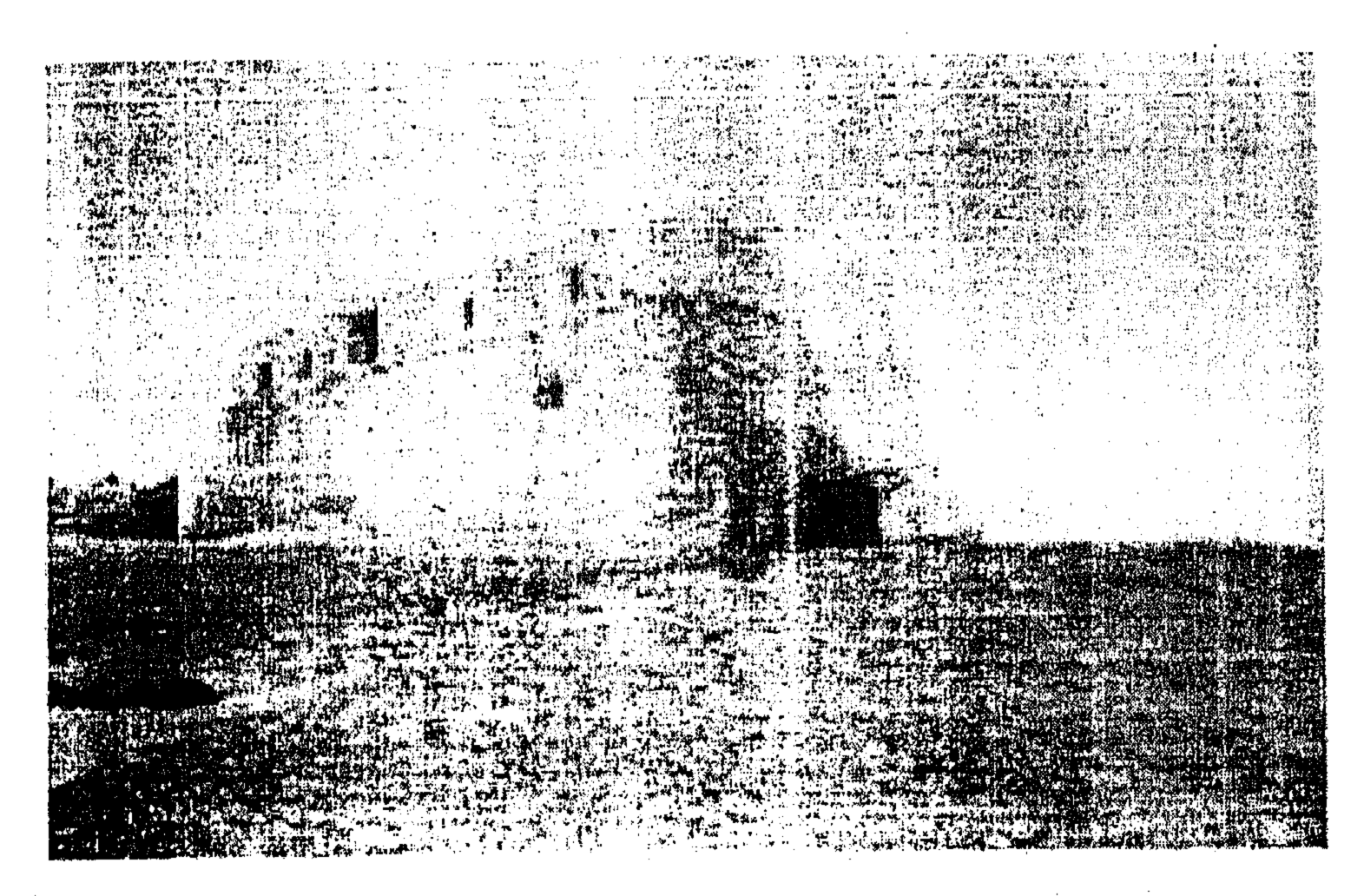
| ملاحظات           | القيمــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | السلعة المدفوع عنها | الجهة التي تدفع لها   |
|-------------------|-------------------------------------------|---------------------|-----------------------|
| صابون             |                                           | <del></del>         | عرب العبايدة لكل واحد |
|                   | 4                                         | العبيد              | جمرك سنار             |
|                   | 2                                         | الجمل               |                       |
|                   | 2.5                                       | الجمل المحمل        |                       |
|                   | ۷. ـ                                      | بريش النعام         |                       |
|                   | 12                                        | العبد               | جمرك منفلوط           |
|                   | 12                                        | العبد               | اليمينا               |
|                   | 12                                        | العبد               | بولاق                 |
| تدفع اثنين قطعة   |                                           |                     |                       |
| قماش عن كل جمل    |                                           |                     | في طريق العودة لعرب   |
| ويقدم للملك طقم   |                                           |                     | البشرية في سنار       |
| ملابس دليل الولاء |                                           |                     |                       |

#### ملحق رقم (10)



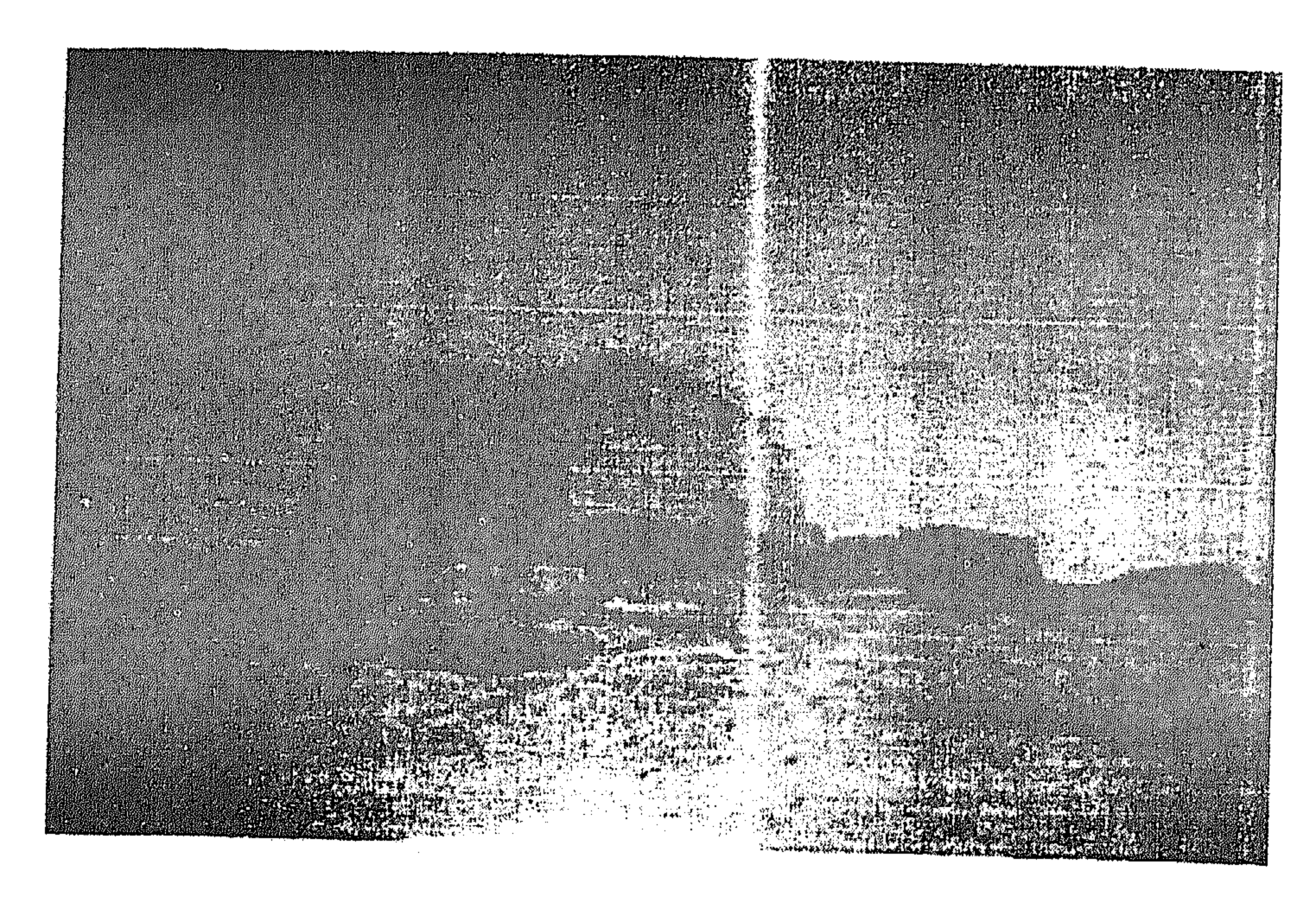
قصر دنقلا الذي تحول الطابق الأعلي منه إلى مسجد

#### ملحق رقم (11)



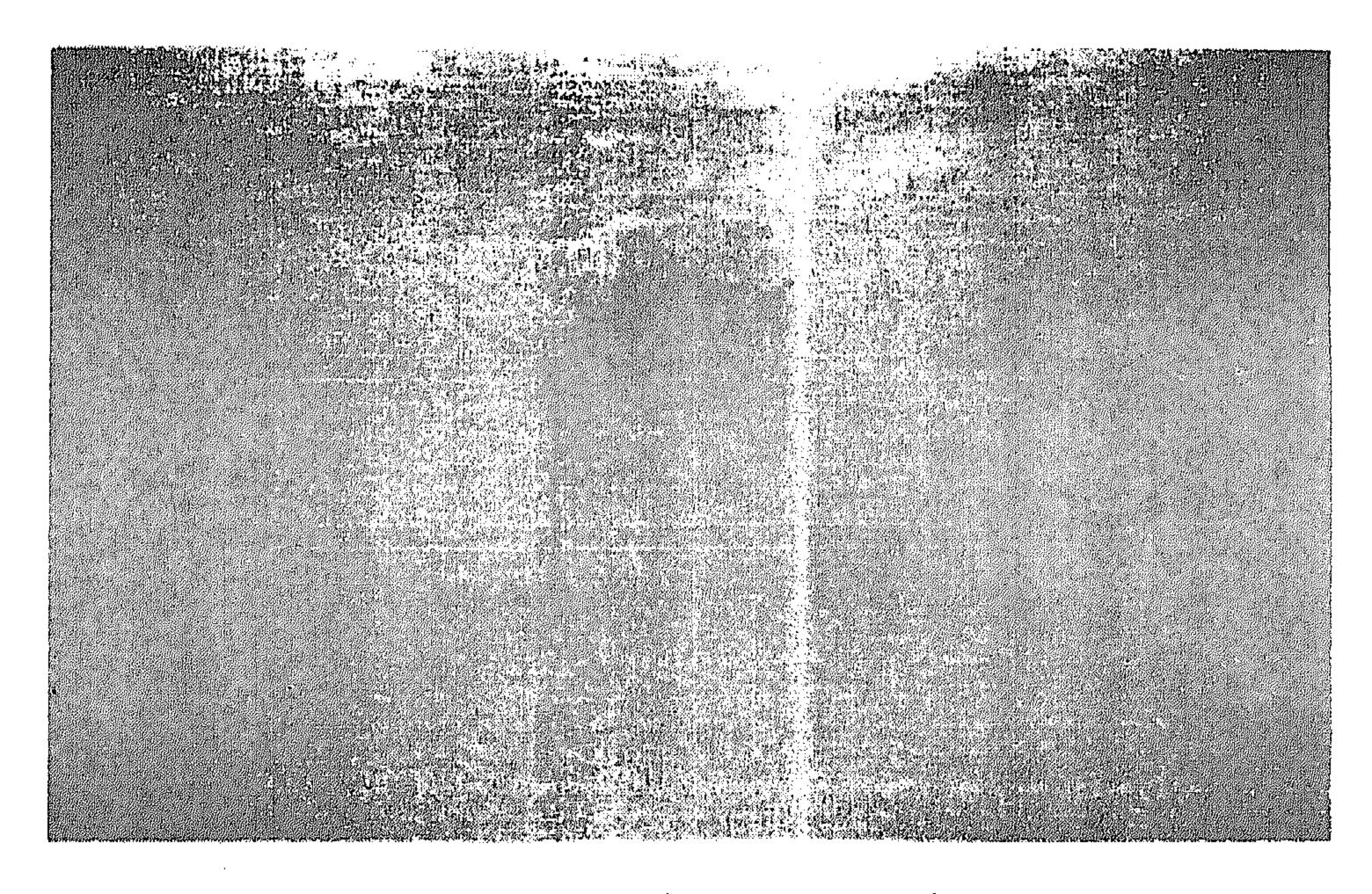
صورة جانبية لقصر الملك في دنقلا الذي تحول طابقه الأعلي إلى مسجد

#### ملحق رقم (12)



صورة عن بعد لقصر دنقلا

#### ملحق رقم 14



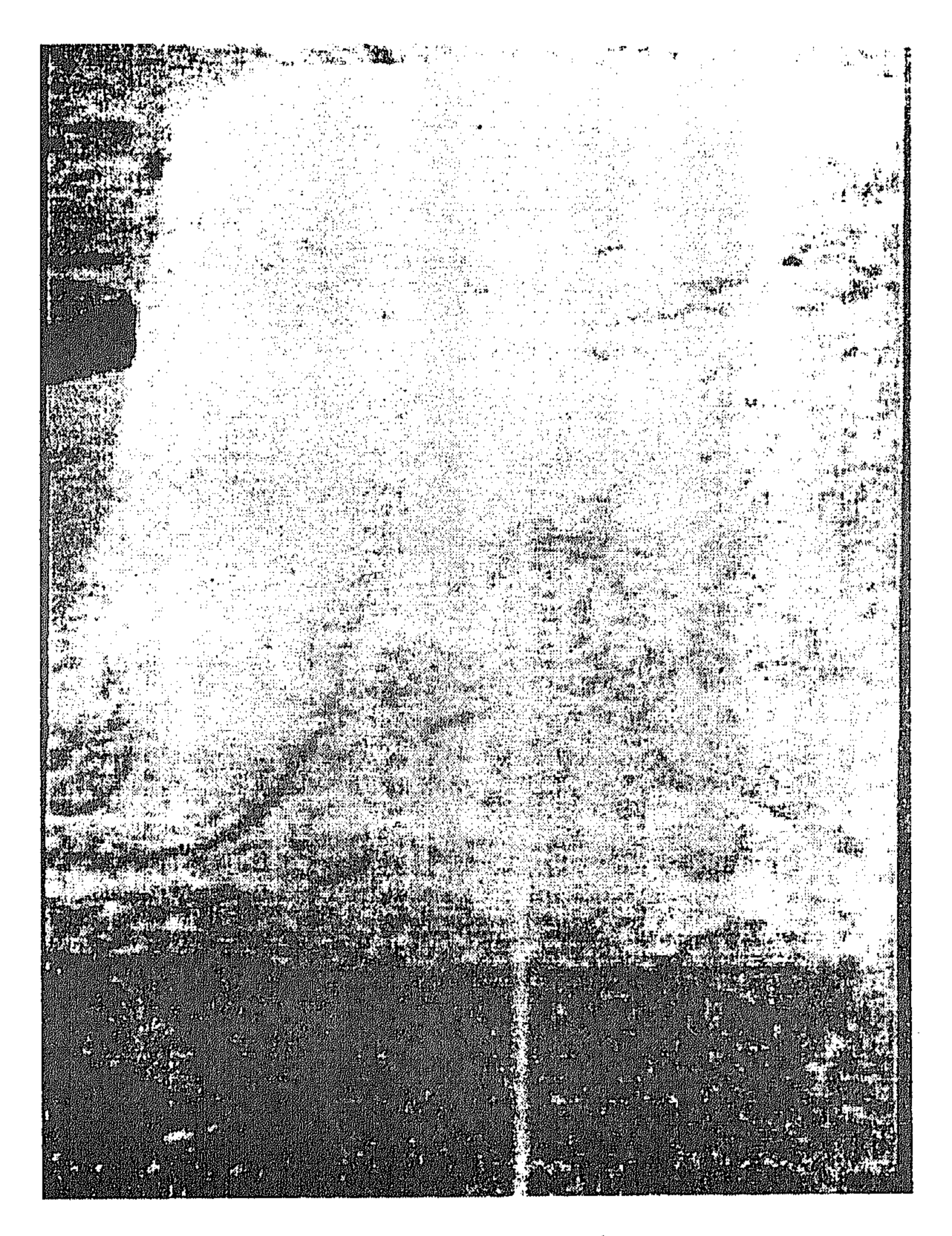
نفق أسفل القصر يقال أنه يؤدي إلى البركل

#### ملحق رقم (15)



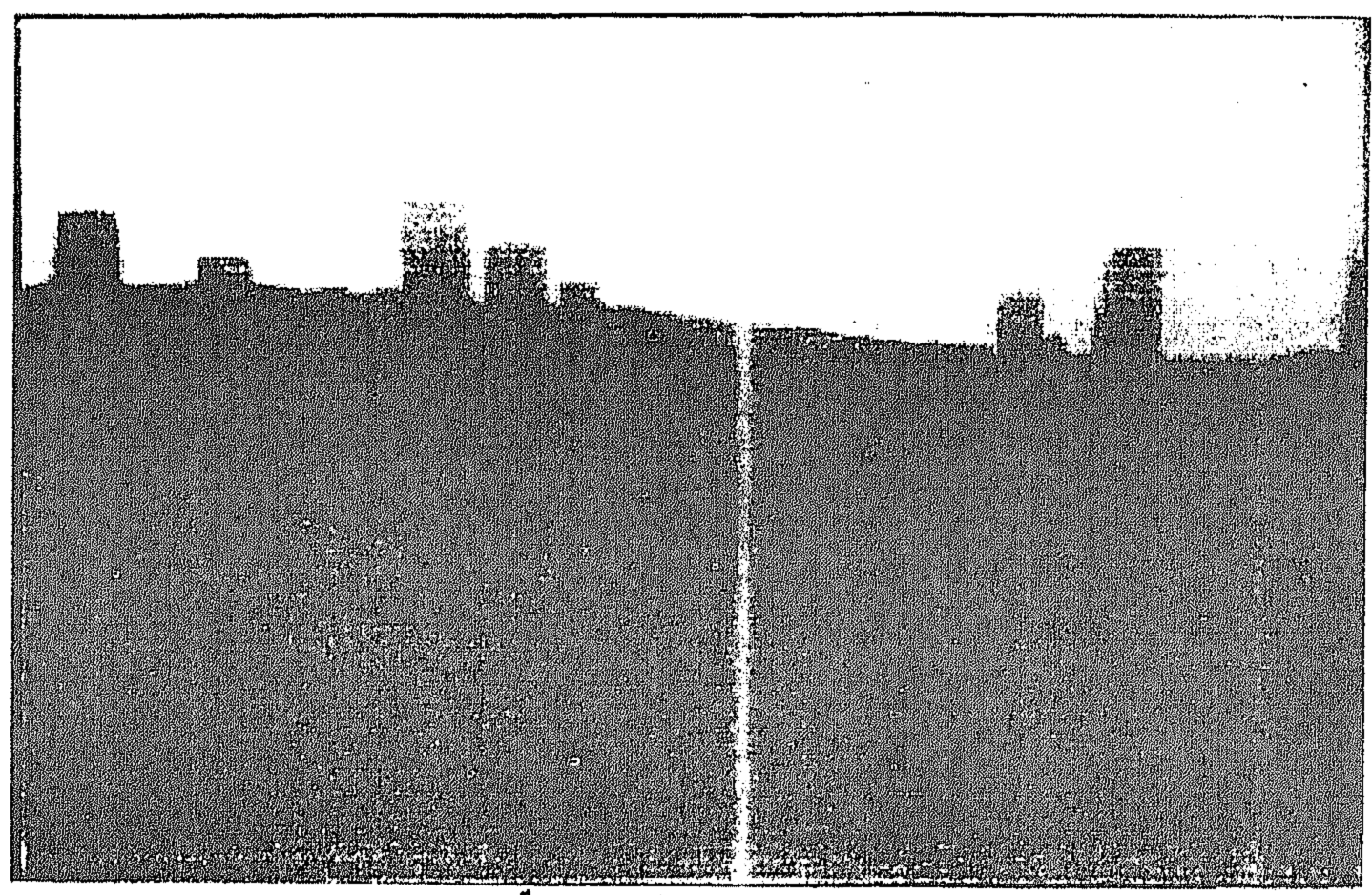
نفق في اسفل القصر يقال أنه يؤدي إلى كريمة

#### ملحق رقم (16)



رأس عامود الكاتدرائية

#### ملحق رقم (17)



ما بقي من الكاتدرائية

#### ملحق رقم (18)

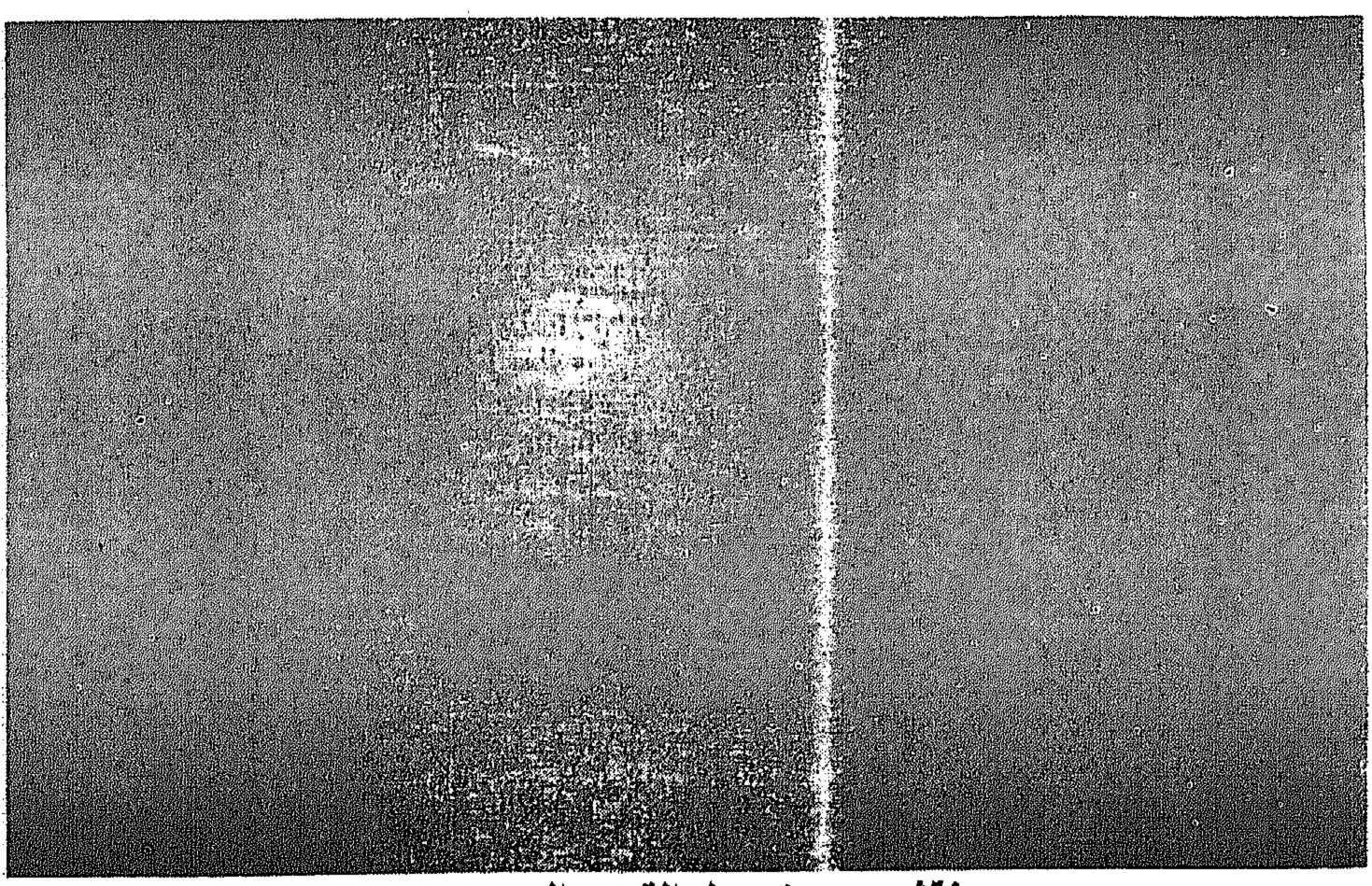


#### ملحق رقم (19)



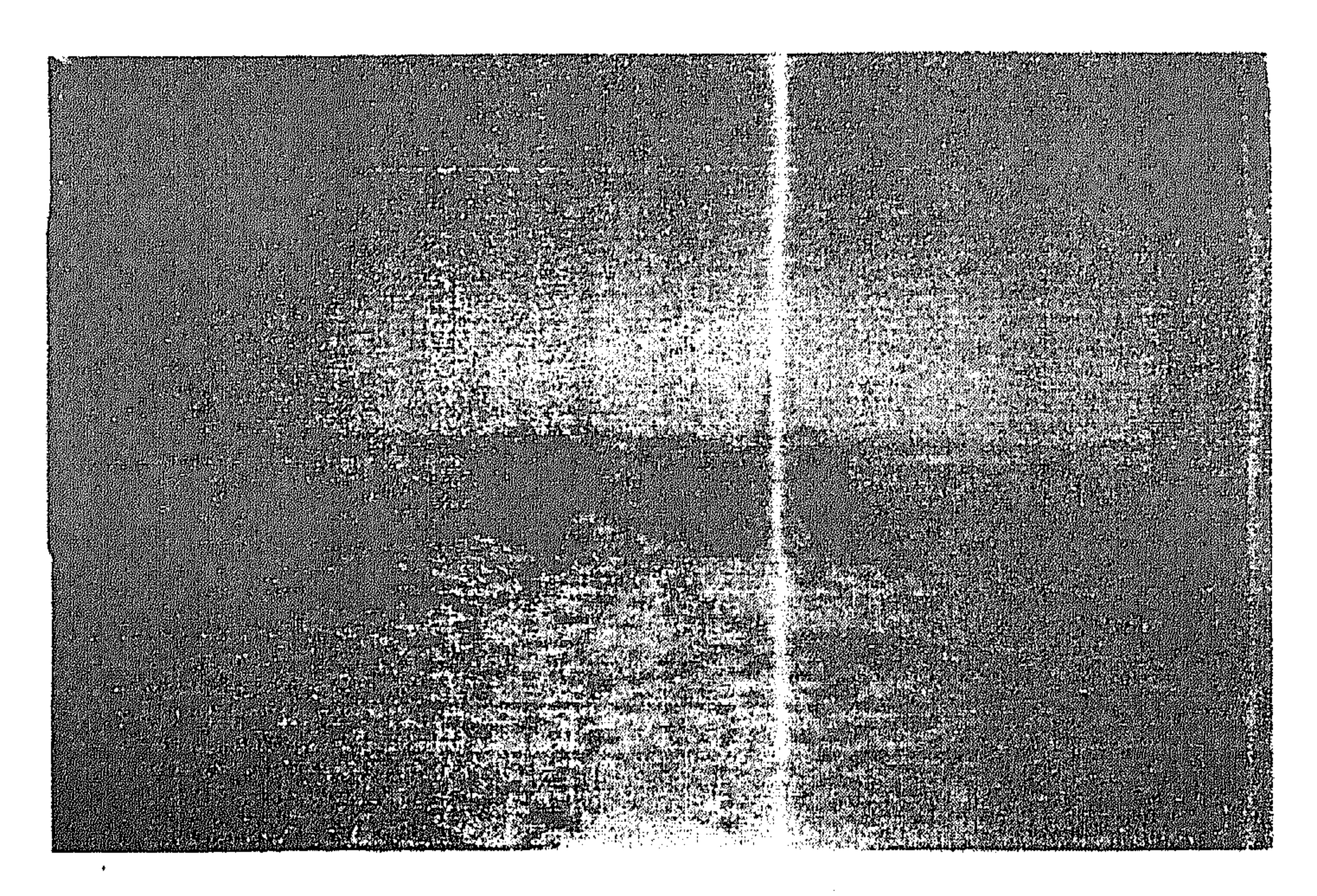
راس عامود الكاتدرانية واضح فيه نحت الصليب

#### ملحق رقم (20)



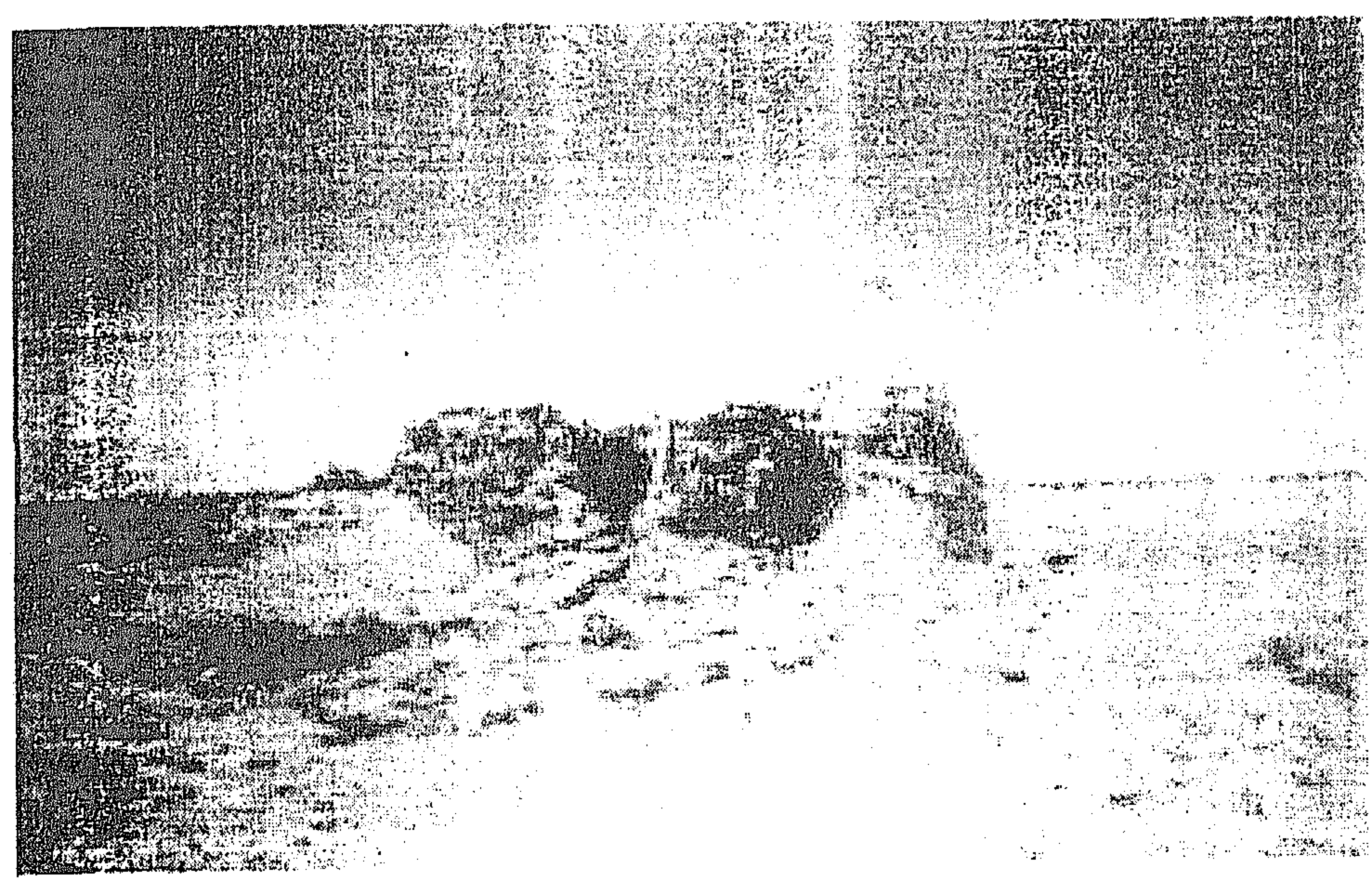
نقش يبين تحويل القصر إلى مسجد

# ملحق رقم (21)



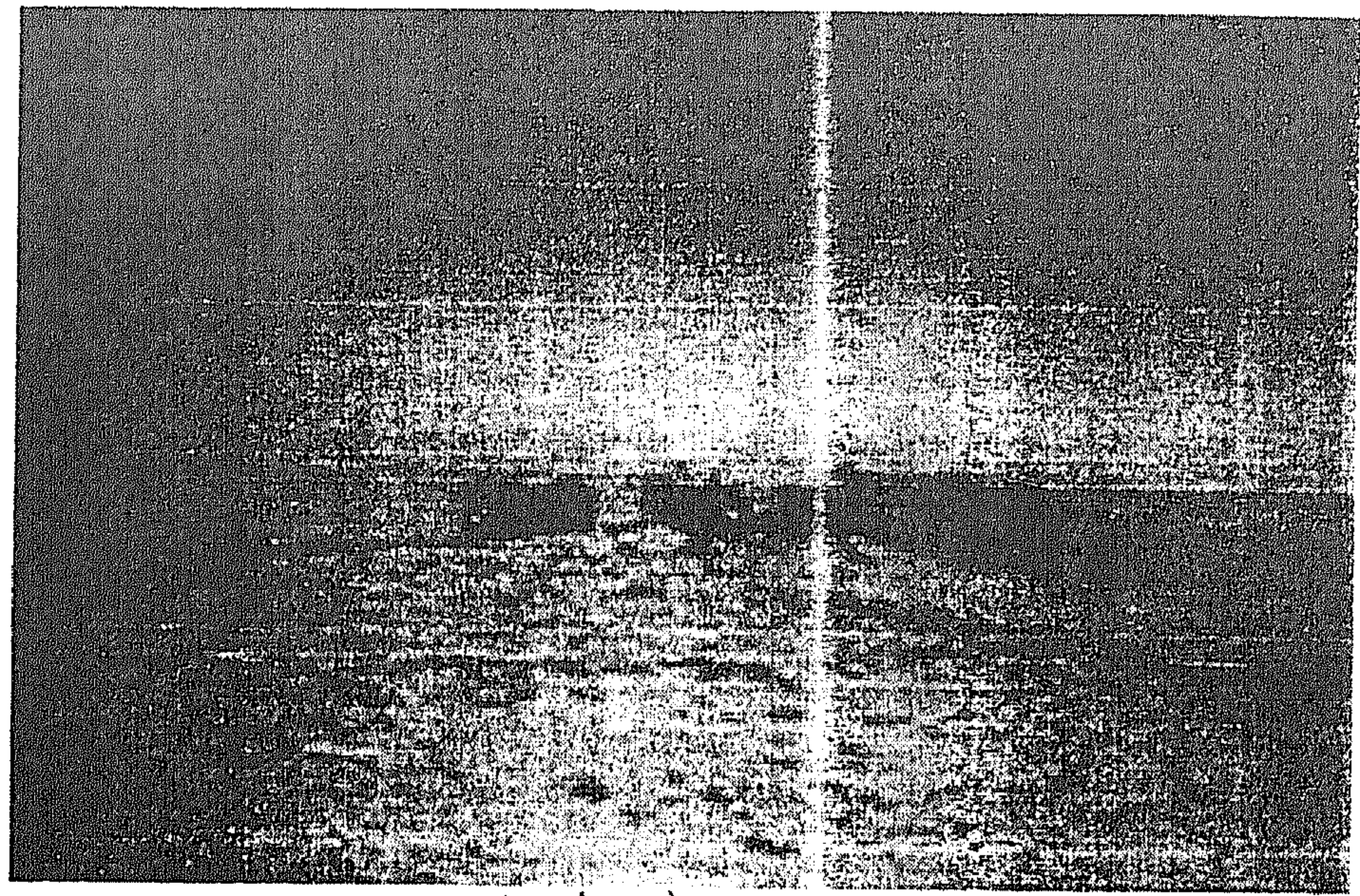
مسجد عبدالله بن أبي السرح

#### ملحق رقم (22)



صورة جانبية لمسجد عبدالله بن أي السرح

#### ملحق رقم (23)



باقي منزل عبدالله بن أبي السرح

# كتب الدار العربية للنشر والتوزيع

د. خليل إبراهيم
د. شوقى عطاالله
عبدالفتاح محمد
د. سيد احمد علي عثمان
بروفسير . احمد إبراهيم
د. سيد احمد علي عثمان
د. سيد احمد علي عثمان
منى أحمد
إلهام عبدالرحمن

د. سيد احمد علي عثمان بروفيسر احمد إبراهيم عبدالله أحمد خليل أبو بكر الهوش أبو بكر الهوش د. صلاح خضر د. على حسن إبراهيم بن عبد الرحمن طلعت مراد بدر

التطور التاريخي لمشكلات الحدود السودانية الدور السياسى للزعيم إسماعيل الازهرى العلاقات السودانية المكية عبر التاريخ الهوية السودانية عبر التاريخ دارفور والحق المر دور الطوائف الدينية في العمل السياسي في السودان دور المرآة السودانية دور برامج التليفزيون غير السودانية في تغير القيم الاجتماعية للمجتمع السوداني مصر والقرن الأفريقي في القرن التاسع عشر الميلادي معهد بحوث ودراسات العالم الثالث إحياء النحو وتجديده بين إبراهيم مصطفى وأمين الخولى المعلومات والتنمية أساسيات في تدريس الفنون السرطان وابتسامة سليمان الصورة الفنية في الشعر العربي الفكر الشرقى (مقدمة في فكر آسيا الفلسفي والديني الصورة الفنية في الشعر العربي جماليات القصة القصيرة أسس ومبادئ الضيافة التخطيط الحضرى مدخل عام دراسات في تاريخ المشرق العربي العلاقات العامة

النزعة الفكرية للزوميات

أساسيات الإدارة والتنظيم

الأجهزة والمنظمات السياحية



للدار إصدارات أخرى في مجالات علوم التربة والأراضي والحشرات والميكروبيولوجي والوراثة وعلوم تكنولوجيا الأغذية والعلوم الهندسية والبيئية والعلوم البحتة وغيرها.